
1 
 

Een 

kennismaking 

met westerse 

filosofie 

 

 

 

 

 

Deel 1: Athene en Alexandrië 

 

Samenstelling: 

Hans Beuk, 2018 

 

 

https://www.google.nl/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&ved=2ahUKEwjbz-Od-o_dAhVR-qQKHeECAT8QjRx6BAgBEAU&url=https://www.defilosoos.nl/index.php/127/filosofen-top-twaalf&psig=AOvVaw2jbjWrFSswtvfI0gSUF9ez&ust=1535552638170238
https://www.google.nl/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=imgres&cd=&cad=rja&uact=8&ved=2ahUKEwi3gpHN-o_dAhVI_qQKHbmQDSoQjRx6BAgBEAU&url=https://www.etadoro.nl/cursus-filosofie/&psig=AOvVaw3b3eekh-g-ALkIb24XH4QZ&ust=1535552938592090


2 
 

Toelichting bij de afbeeldingen frontpagina, van boven naar beneden 

I. Fresco van Raffaello Sanzio (1483-1520) (Vaticaan) Op dit fresco duiden Plato en Aristoteles (midden) 

op eigen wijze de relatie tussen mens, hemel en aarde.  

II. Twaalf grote namen uit de geschiedenis van de westerse filosofie: 

1. Plato (Griekenland ca 427 – 347 v. C.) 

2. Aristoteles (Griekenland ca 384 – 322 v. C.) 

3. Aurelius Augustinus (toenmalige Romeinse provincie Africa, het tegenwoordige Algerije 354 – 430) 

4. Thomas van Aquino (Italië 1224 – 1274) 

5. René Descartes (Frankrijk 1596 – 1650) 

6. Gottfried Wilhelm Leibniz (Duitsland 1646 – 1716) 

7. David Hume (Schotland 1711 – 1776) 

8. Immanuel Kant (Duitsland 1724 – 1804) 

9. Georg Wilhelm Friedrich Hegel (Duitsland 1770 – 1831) 

10. Soren Kierkegaard (Denemarken – 1813 1855) 

11. Friedrich Nietzsche ((Duitsland 1844 – 1900) 

12. Martin Heidegger ((Duitsland 1889 – 1976) 

III. Fragment van ‘De Denker’ van Rodin (1840 – 1917). 

Inhoudsopgave 

1. De klassieke filosofie: Athene en Alexandrië 

1.1. Het ‘verschijnen’ van de rede    p. 3 

1.2. Natuurfilosofie       p. 4 

1.3. Van natuur naar mens en samenleving   p. 7 

1.4. Wijsheidstradities      p. 19 

1.5. Alexandrië       p. 22 

1.6. Artikelen       p. 25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

1. De klassieke filosofie: Athene en Alexandrië 

1.1. Het ‘verschijnen’ van de rede 

Het verschijnen van de rede in de westerse cultuur is het eerste onderwerp van deze 

reader, die een inleiding of beter kennismaking wil zijn met westerse filosofie. 

Misschien moet je daar nog de vraag aan vooraf laten gaan naar verschijnen van de 

geest in de wereld? Wellicht. Maar ik houd me in dit verband aan het verschijnen van 

de rede. Algemeen wordt tijd en plaats – wat het westen betreft - voorbehouden aan 

de Griekse cultuur, zo’n zeven eeuw voor het begin van onze jaartelling. Dat is de 

oorsprong van de westerse filosofische traditie en geleidelijk aan zal Athene 

uitgroeien tot centrum ervan en in de nabloei van de klassieke cultuur gaat die rol 

over naar Alexandrië.  

Was het denken daarvoor irrationeel? Ik denk dat we eerder moeten uitgaan van een 

heel geleidelijke overgang van mythisch denken naar rationeel denken. Het rationele 

denken begon zo langzamerhand vaste voet te krijgen in de Griekse cultuur. Ik denk 

dat daar een aantal redenen aan ten grondslag kunnen liggen: 

- Een economische: de handel in Griekse stadsstaten als bijvoorbeeld Milete 

was internationaal of wereldhandel op de schaal van de toenmalige wereld. 

Deze internationale handel vraagt om duidelijk te kunnen ‘meten en wegen’ 

uit oogpunt van handelsbelang; 

- De bestuurlijk traditie in de stadsstaten was gebaseerd op participatie in het 

bestuur van de groep van mannelijke burgers. Athene was hiervan een 

prachtig voorbeeld. Dit bestuur betekende het nemen van vergaande 

beslissingen over wetgeving, oorlogsvoering, rechtspraak e.a. Het woord 

speelde hierin een grote rol en was een belangrijke basis voor de retorica, de 

welsprekendheid of redenaarskunst. In de laatste term verschijnt het woordje 

rede niet toevallig.   

- De drang tot weten en wetenschap had een steviger basis in het rationeel 

denken dan in het mythisch denken. En dan komen we uit bij de filosofie. Die 

omhelsde aanvankelijk alle rationele denken en had als doel waarheidsvinding. 

Op deze wijze is de geboorte van de filosofie zelfs nauwkeurig bepaalbaar, nl. 

28 mei 585 voor Christus. Dat is de dag waarop de door Thales (624 – 545) 

voorspelde zonsverduistering plaatsvond. En deze Thales van Milete staat daarmee 

aan het begin van de westerse filosofisch traditie. 

In het boek Dialectiek van de Verlichting1 staat een prachtige opvatting over rede. 

Allereerst is de rede uit op grip en zekerheid als antwoord op onze kwetsbaarheid. En 

deze rede ontwikkelt zich langs de lijn van magisch denken, via mythisch denken tot 

rationeel denken. Elk stap die de rede zet is een versterking van haar functie.2 Wij 

                                                           
1
 Horkheimer en Adorno, 1947 

2
 Een ontwikkeling die volgens de schrijvers uitloopt op een eenzijdig positivisme. 



4 
 

zijn dan op afstand getuige hoe in het klassieke Griekenland dat rationele denken 

zijn plaats gaat opeisen als een ontwikkeling in de cultuur. Hetgeen niet wil zeggen 

dat magisch en mythisch denken uit onze cultuur vervlogen zijn. Eerder zou je 

kunnen zeggen dat ze aan betekenis hebben verloren.  

1.2. Natuurfilosofie 

Het eerste aandachtspunt van de westerse filosofie is de natuur, een buitengewoon 

belangrijk begrip voor de Grieken. Wat is de natuur. Hoe kunnen wij haar begrijpen? 

En wie zijn wij in deze natuur?  

Thales van Milete formuleerde voor dit onderzoek twee uitgangspunten: 

1. Conclusies omtrent het universum mag men louter en alleen baseren op het 

universum zelf (dus niet op goden). 

2. Opvattingen moeten gestaafd worden aan de hand van argumenten. 

Deze uitgangspunten maken het filosofisch gehalte kenbaar. In het eerste 

uitgangspunt wordt afstand genomen van het mythische denken. In het tweede 

uitgangspunt wordt feitelijk de logica of beter hier het goede argumenteren tot 

grondslag gemaakt. 

Antwoorden van de natuurfilosofen, de presocratici (zij die aan Socrates 

voorafgingen).  

Als ‘verklaring’ voor de werkelijkheid wijst Thales naar het element water. Wat 

betekent dit? En is Thales eigenlijk niet de eerste materialistische denker? Reduceert 

hij niet alles tot water – materie….? Allereerst moeten we vaststellen dat Thales naar 

een verklaring zoekt die het wezen van de natuur bloot kan leggen. Wat verbindt 

mensen, bergen, dieren en sterren? Wat is het alomvattende beginsel? Water, 

volgens Thales Misschien is het een verwijzing naar Okeanos, het oerwater dat de 

aarde omringt. Misschien verbindt hij zo het rationele denken weer met het 

mythische denken, waar dat rationele denken uit stamt. Duidt hij zo op een 

achterliggend (goddelijk) beginsel dat alles doordrenkt en bezielt? Voor de Grieken 

zijn hun goden de diepere achtergrond van de werkelijkheid. Maar voorop staat dat 

Thales zelf vragen wil stellen.  

De natuurfilosofen na Thales komen met andere verklaringen. De vier elementen 

water, vuur (zie de bespreking hiervan op pagina 6), lucht en aarde komen nu 

achtereenvolgens naar voren. Anaximander voegt daar het onbegrensde of oneindige 

aan toe. Je zou ook kunnen zeggen: de onophoudelijk scheppende activiteit. Het 

oneindige als oorsprong. Het oneindige – zo zullen we zien – keert terug in de 

moderne filosofie bij Descartes en ook Levinas. Maar hoe verhoudt dit oneindige zich 

tot het eindige? 



5 
 

Democritus als afsluiting van de natuurfilosofen (460-380) ontwikkelde een 

atoomtheorie. Die theorie zegt dat de werkelijkheid bestaat uit lege ruimte en 

onveranderlijke atomen. Deze atomen klusteren zich als gevolg van botsingen en 

vormen zo de bestaande wereld. In deze atoomtheorie is een oplossing gevonden 

voor het onveranderlijke (de atomen) en het worden: (de gestalten die de 

wisselende aaneenvoegingen van atomen aannemen).  

1.2.1 De verhouding tussen zijn en worden   

Parmenides en Herakleitos 

Volgens Parmenides (circa 515 voor Christus, afkomstig uit Elea) kom je alleen via 

de rede echt iets te weten. Zo probeert hij, als een van de eerste rationalisten in de 

westerse filosofie, met een zuiver logische benadering uitspraken te doen over 

datgene wat is. De wetten van logica zijn voor hem een "goddelijk" gegeven en 

kunnen zelf niet meer gefundeerd worden.  

Voor Parmenides is het zijn onveranderlijk en eeuwig. Alle verandering is schijn. 

Verandering en beweging maken deel uit van de dagelijkse ervaring (een dwaling), 

maar niet van het correcte denken dat zich richt op het ene, ondeelbare, 

onveranderlijke en eeuwige. Het enige wat we kunnen zeggen, stelt Parmenides, is 

dat alles is en dus moet de ware aard van de werkelijkheid (dat wat is, het zijn) een 

ondeelbare, homogene, enkele entiteit zijn.  

Parmenides is belangrijk, niet vanwege de onmogelijkheid van de verandering, maar 

vanwege de idee dat de substantie eeuwig en onveranderlijk is: het ding is datgene 

wat hetzelfde blijft onder wisselende omstandigheden. Dit zou, om te beginnen met 

de ideeënleer van Plato, een belangrijk thema worden in de filosofie (denk ook aan 

Spinoza).  

 

Herakleitos (535-475, Efeze) is bekend van zijn uitspraken “Alles stroomt”; “Men 

kan niet twee keer in dezelfde rivier stappen” en "Oorlog is de vader van alle 

dingen." Het moge duidelijk zijn dat in tegenstelling tot Parmenides Herikleitos juist 

de verandering benadrukt. Je zou kunnen zeggen alles verandert en het enige wat 

blijft is de verandering.  

 

In het algemeen had Herakleitos weinig achting voor andere mensen of politieke 

gebruiken. Hij is ervan overtuigd dat zijn medemensen onwetend en gemakzuchtig 

zijn. Ook de pogingen tot een democratisch staatsbestel krijgen zijn afkeuring. ‘Eén 

man is er voor mij duizend waard als hij de beste is.’ Als de inwoners van Efeze de 

bestuurder Hermodoros verbannen, omdat die zich te veel boven hen verheven 

achtte, raadt Herakleitos hen aan zich tot de laatste man op te hangen. 



6 
 

Dit soort anekdotes heeft ertoe geleid dat Herakleitos als bijnaam ‘de duistere’ heeft 

gekregen. Hij is melancholiek van inborst en wars van sociale wenselijkheid. Oorlog 

en vuur staan centraal in zijn denken. Bovendien schrijft hij steeds in cryptische 

aforismen. Zelfs Socrates vertelt dat hij Herakleitos buitengewoon vindt, maar er 

bijna niets van begrijpt. 

Net zoals de natuurfilosofen voor Socrates, gaat Herakleitos op zoek naar een 

rationeel principe dat in plaats van de traditionele religieuze mythen de eenheid van 

alle verandering in de natuur kan verklaren. Herakleitos beweert nu dat vuur aan de 

oorsprong van alles ligt. Vuur is namelijk voortdurend in beweging, het is 

ongrijpbaar. Tegelijkertijd is het een symbool van vernietiging. Volgens Herakleitos 

speelt er in de natuur een logica van de tegendelen. Wat is, kan niet zonder zijn 

tegendeel. Deze dialectiek houdt de beweging in de natuur in stand. Vuur is hiervoor 

een ideaal symbool. Er is dus een onophoudelijke verandering in de natuur gaande 

die enkel door een dialectisch principe van tegenstelling wordt samengehouden. 

Hegel zal zijn dialectische filosofie baseren op dit uitgangspunt. Daarmee stuiten we 

op een belangrijk filosofische vraag. Hoe verhoudt zich het eindige tot het oneindige? 

Hoe kan het eeuwige aan de basis liggen van het vergankelijke? Of met de woorden 

van Heidegger (1917 – 1976): wat is de verhouding van het zijn tot de zijnden?    

De vraag is leidend in de Griekse 

filosofie. Plato zal eeuwigheid en 

vergankelijkheid met elkaar 

verbinden in zijn ideeënleer. Hier 

komen we uitvoerig op terug. 

Maar ook in het wereldbeeld, 

zien we hoe eeuwigheid als 

onveranderlijk zijnde, verbonden 

wordt met vergankelijkheid. Het 

hier opgenomen wereldbeeld is 

een weerspiegeling van de 

veronderstelde verhouding 

tussen zijn en worden. Het lichte 

gedeelte in het midden van de 

cirkel is het ondermaanse. Het donkere gedeelte vertegenwoordigt het eeuwige, 

onveranderlijke, zoals dat zich in de eeuwige cirkelgang van de sterren uitdrukt. D it 

wereldbeeld is afkomstig van Aristoteles. 

 

 

https://www.google.nl/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwjd7dGS2b7WAhVOJlAKHQcdCucQjRwIBw&url=http://slideplayer.nl/slide/2278145/&psig=AFQjCNGrbcnnMJmOIWRXaWdWFi7M9Nj2Pg&ust=1506372536136347


7 
 

1.3. Van natuur naar mens en samenleving.  

Onder invloed van maatschappelijke en politieke omstandigheden, met name in de 

stadsstaat Athene verschuift de aandacht van de filosofie naar de mens. De Griekse 

stadsstaat lijkt over zijn hoogtepunt heen en mede vanuit deze zorg om het verval 

zien we drie grote in onze cultuur zeer bekende denkers optreden. Deze drie denkers 

zijn nauw verbonden met elkaar. Plato is de leerling van Socrates, wiens dood hem 

schokt en doet besluiten de weg van Socrates te vervolgen. Aristoteles is de briljante 

leerling van Plato en hij verlaat teleurgesteld de Academie, wanneer hij niet tot 

opvolger benoemd wordt bij het overlijden van Plato.  

- Socrates (469-399);  

- Plato (427-347); 

- Aristoteles (384-322). 

1.3.1. Socrates (469 – 399) is een optredend leraar die graag in het openbaar de 

morele discussie aangaat met belangrijke burgers uit Athene. Zijn echtgenote 

Xantippe is misschien wel de beroemdste echtgenote van een filosoof. Over haar 

bestaan vele anekdotes.  

Er waren in Athene, centrum van de wereld, wel meer van deze rondtrekkende 

leraren. Zij onderwezen de jeugd tegen betaling. Zo´n leraar heet eigenlijk een sofist 

en een groot voorbeeld daarvan is Gorgias (480 – 376). Het gaat hem bij retorica 

niet om de waarheid te verkondigen. Daarover is hij sceptisch.  Het moet erom gaan 

mensen te overtuigen van je eigen idee of opvatting. De mens is de maat van alle 

dingen. En dit past ook bij zijn democratische overtuiging. En juist op dit punt vinden 

de sofisten Socrates en Plato op hun weg. Socrates en Plato staan voor eeuwige 

waarden of universele waarden. De sofisten verkwanselen in hun pragmatisme en 

relativisme het oorspronkelijke besef van schoonheid, waarheid en rechtvaardigheid, 

een besef dat elk mens min of meer in zich draagt.  

Socrates manier van optreden 

Socrates’ optreden in Athene zal van blijvende invloed zijn. Hij heeft geen letter op 

papier gezet, dat deed zijn leerling Plato. Dat vond Socrates ook niet wenselijk. 

Papier kan niet de actualiteit van het gesproken woord weergeven. Alle Griekse 

wijsheidstradities baseren zich op hem. Maar ook in onze tijd dringt zijn invloed nog 

door. Wij kennen natuurlijk de socratische gespreksmethode, een vorm van 

(zelf)onderzoek. Dit neemt niet weg dat Socrates in zijn tijd controversieel was. Hij 

werd door Plato weliswaar op het schild geheven, maar menig Griek wilde niets met 

hem te maken hebben. Hij werd als lastig ervaren en een ‘wauwelende 

wereldverbeteraar’ genoemd.  En misschien illustreert de volgende passage dit, 

waarin Socrates een kritische vraag stelt. Deze vraag heeft overigens niet aan 

actualiteit ingeboet.  



8 
 

Socrates aan het woord:  

‘Mijn beste man, jij die een Athener bent, een burger van de grootste en 

met wijsheid en macht meest begiftigde stad, je schaamt je niet om zoveel 

mogelijk geld, roem en eer te vergaren. Waarom bekommer je je niet om 

waarheid en inzicht en om een rechtvaardige ziel.3 (tekst uit de dialoog 

Apologie van Plato).  

Zijn methode 

Socrates bespreekt gewoonlijk een vraag zoals “wat is rechtvaardigheid?”. Dat is een 

poging contact te maken met de vorm van het rechtvaardige. Zijn gesprekspartner 

komt waarschijnlijk op de proppen met een bepaalde definitie. Dat zal vaak de 

weerspiegeling zijn van de heersende opvatting. Socrates gaat eerst mee in diens 

betoogtrant, en laat hem zijn definitie uitwerken. 

In die eerste uitwerking geeft hij tegenargumenten, waarop uiteindelijk de 

gesprekspartner moet toegeven dat zijn definitie niet houdbaar is, en dat hij feitelijk 

niet weet wat dan wel een juiste definitie is. Nu kan het echte werk beginnen. 

Socrates gaat nu proberen, door de juiste vragen te stellen, tevoorschijn te halen 

wat zijn gesprekspartner wél kan weten over het onderwerp. Hij stelt slechts de 

vragen, maar verschaft niet de antwoorden: die komen van zijn gesprekspartner zelf. 

Deze is hier nu bezig met zelfonderzoek en zijn zelfkennis wakker te schudden. Dat 

leidt uiteindelijk tot een hernieuwde en verdiepte opvatting van rechtvaardigheid. 

Feitelijk treedt Socrates hier op als vroedvrouw van de waarheid (maieutiek). 

Twee belangrijke veronderstellingen (aannamen) liggen aan het optreden van 

Socrates ten grondslag.  

1. Wij hebben allen – enigermate - weet van fundamentele waarden: het ware, het 

goede en het schone. Wij beschikken in zeker zin over een innerlijk weten. Wat 

Socrates in zijn benadering teweegbrengt is het in herinnering brengen bij de ander 

van diens innerlijk weten.  Dit innerlijk weten is iets wat Socrates ook zelf veelvuldig 

toepast. In menig dialoog komt Socrates letterlijk tot stilstand en is hij in een 

innerlijk gesprek verwikkeld (hij raadpleegt zijn daimon).  

2. Het goede weten is ook het goede doen.  

Wij herinneren ons van de discussie Bij Spinoza over de macht en onmacht van de 

rede, dat dit klassieke standpunt niet alleen hoort bij Socrates, maar bijvoorbeeld 

ook bij de stoïcijnen. Goed nadenken betekent alles voor hem: weten wat je zegt, je 

zelf rekenschap geven en vooral zelfkennis. Het leidt tot een waarachtig bestaan.  

                                                           
3
 Tekst uit de dialoog Apologie van Plato 



9 
 

Socrates wordt uitein-

delijk door zijn mede-

burgers veroordeeld tot 

de doodstraf, het drinken 

van de gifbeker. De 

tenlastelegging is het 

bederven van de jeugd 

en verwijten van gods-

dienstige aard. Hoewel 

hij makkelijk Athene had 

kunnen ontvluchten, 

deed hij dit niet.  

 

1.3.2 Ik vervolg nu met Plato, leerling van Socrates. Zijn eigenlijke naam is Arestes, 

maar Socrates gaf hem de naam Plato, de breedgeschouderde. Plato was enorm 

onder de indruk van Socrates. Plato was ongeveer 25 jaar oud toen Socrates 

veroordeeld werd. Hij kwam net als andere jongelingen van zijn sociale klasse vaak 

in contact met Socrates en moet hem goed gekend hebben. De rechtszaak en 

veroordeling van Socrates is richtinggevend aan Plato´s leven.  Geheel in de lijn van 

het denken van Socrates verwoordt hij diens optreden in de door hem geschreven 

dialogen. De vroege dialogen zijn een historische weergave van Socrates, maar 

geleidelijk aan wordt Socrates de man die het denken van Plato verwoordt en wijkt 

de historische dimensie. In totaal schreef Plato 36 dialogen, inclusief zijn brieven. 

De ideeënleer van Plato. 

In deze ideeënleer schept Plato een verbinding tussen het werkelijke, eeuwige en 

onveranderlijke – het ideeënrijk - en onze ondermaanse wereld van opkomen en 

vergaan. Plato stelde vast dat niets in de gewone wereld om hem heen perfect was. 

Niets was perfect mooi, of perfect goed of perfect waar. En toch, dacht hij, moest er 

iets bestaan waaraan de dingen hun schoonheid, goedheid en waarheid ontleenden. 

Dat, zo was zijn redenering, waren de 'Ideeën'. Een beter woord voor deze abstracte 

entiteiten zou 'Vormen' zijn. Het was aan deze Vormen dat de aardse dingen zich 

spiegelden, waar ze volgens Plato wel 'deel' aan kunnen hebben, zonder de perfectie 

van de Vorm te bereiken. Alleen de menselijke ziel kon, door middel van een soort 

leerproces dezelfde 'goddelijke' perfectie bereiken. Binnen de ideeënwereld is er een 

zekere hiërarchie, in die zin dat het hoogste idee de idee van Het Goede is. De 

De dood van Socrates, door Jacques-Louis David olieverf op doek, Metropolitan 
Museum of Art, New York 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:David_-_The_Death_of_Socrates.jpg


10 
 

ideeën zijn goddelijk in de zin van perfect, mooi, eeuwig en kenbaar voor het 

verstand.  

 

De mythe van de grot  

Deze mythe geeft een idee van onze verhouding tot deze wereld en heeft de 

ideeënwereld als grondslag Het verhaal van deze mythe gaat als volgt.4 

 

  

- Goed, zei ik, dan moet ge nu eens gaan kijken naar de manier waarop wij zijn 

opgevoed. Stel u gevangenen voor die in een onderaards verblijf leven, een grot 

bijvoorbeeld. De toegang tot de open lucht wordt gevormd door een opening die 

even breed is als de grot zelf. Die mensen zijn nog nooit buiten de grot geweest. Ze 

kunnen benen en hals niet bewegen omdat die vastgeklemd zijn, en ze kunnen 

alleen voor zich uit kijken. Achter hun rug is een lichtbron: het is een vuur dat hoog 

boven hen brandt. Tussen dat vuur en de gevangenen loopt een weg die ook hoog is 

gelegen, met een borstwering die dient als het schot dat bij het poppenspel wordt 

gebruikt om de poppenspelers aan het gezicht te onttrekken. 

- Dat zie ik voor me, zei hij. 

- Achter die borstwering lopen mensen, die allerlei voorwerpen, zoals stenen en 

houten beelden van mensen en dieren, boven de borstwering uittillen. Sommigen 

spreken daarbij en anderen niet. 
                                                           
4 Ontleend aan de tekst Plato’s Grot van Gerrit Teule in Civis Munid digitaal # 62, gebaserd op de dialoog Plato – Politeia – 

514a–518d 

 



11 
 

- Een vreemde situatie, zei hij, en die gevangenen zijn ook zo vreemd. 

- O, maar die zijn niet anders dan wij, zei ik. Wat kunnen ze anders zien van zichzelf 

en van hun medegevangenen dan de schaduwen die door het vuur op de wand van 

de grot worden geprojecteerd? 

- Niets, zei hij, want ze kunnen hun hoofd niet draaien. 

- En van de dingen die achter hen langs worden gedragen zien ze ook niet meer dan 

de schaduw, nietwaar? 

- Dat is zo. 

- Stel nu dat ze met elkaar zouden spreken. Dan zouden ze het hebben over wat ze 

voor zich zien, en dat zouden ze voor de werkelijkheid houden. 

- Inderdaad. 

- En als in de gevangenis de echo weerklinkt van wat de voorbijgangers zeggen, 

waarbij het geluid door de wand wordt teruggekaatst, zouden ze dan niet denken dat 

het de schaduwen zijn die spreken? 

- Waarachtig, dat is zo, zei hij. 

- Dan houden de gevangenen deze schaduwen steeds voor de dingen zelf, zei ik. 

- Dat kan niet anders, zei hij. 

- Nu worden ze op de een of andere manier bevrijd uit de boeien die hen afhouden 

van de werkelijkheid, ging ik voort. Eén van hen wordt gedwongen om op te staan, 

het hoofd te draaien en ineens in het licht te kijken. Dat doet pijn aan zijn ogen, en 

verblind als hij is, kan hij nog steeds de dingen niet zien waarvan hij voor die tijd 

slechts de schaduwen zag. Wat zal hij zeggen, denkt ge, als men hem dan vertelt dat 

hij vroeger schimmen zag en nu dichter bij de werkelijkheid is komen te staan en 

beter kan zien wat zich in werkelijkheid afspeelt? Wat is zijn antwoord als men hem 

ieder ding dat voorbij wordt gedragen aanwijst en hem vraagt te zeggen wat het is? 

Hij zal het niet weten en meer geloof hechten aan wat hij voor die tijd zag. 

- Dat is wel zeker, zei hij. 

- Het zal pijn doen aan zijn ogen als hij gedwongen wordt naar het licht zelf te 

kijken, dus zal hij zich weer omdraaien en zijn toevlucht zoeken bij de dingen die hij 

wel kan zien en waarvan hij gelooft dat ze duidelijker te onderscheiden zijn dan de 

voorwerpen die hem worden aangewezen. 

- Ja zeker, zei hij. 

- Als iemand hem met geweld omhoogvoert langs die weg, die steil is en moeilijk 

begaanbaar, en hem niet loslaat voordat hij buiten de grot staat, in het volle licht 

van de zon, zal hij dan dat zonlicht niet als pijnlijk ervaren? Hij zal zich geen raad 

weten. Als hij eenmaal in het licht is gekomen en als zijn ogen worden verblind door 

het zonlicht, zal hij dan ook maar iets kunnen onderscheiden van wat de 

werkelijkheid wordt genoemd? 

- Dat denk ik niet, zei hij, tenminste niet onmiddellijk. 

- Ik denk dat hij zal moeten wennen. In het begin zal hij eerst de schaduwen kunnen 

onderscheiden, dan de weerspiegelingen van de dingen in het water, en pas later de 

dingen zelf. Als hij dan in een later stadium de verschijnselen in de hemel en de 



12 
 

hemel zelf wil waarnemen, kan hij dat het beste ’s nachts doen, bij het licht van de 

sterren en van de maan. De dingen in het licht van de zon en de zon zelf kan hij 

echter nog niet goed zien. 

- Natuurlijk. 

  

- Tenslotte kan hij, denk ik, naar de zon zelf kijken en haar ware gedaante 

aanschouwen. Dan kijkt hij niet naar de weerspiegelingen ervan in het water of 

andere oppervlakken, maar naar de zon zelf in haar eigen licht en op haar eigen 

plaats. 

- Zeker. 

- Dan zal hij de conclusie trekken dat het de zon is die de seizoenen en de kringloop 

van de jaren veroorzaakt en alle dingen in de zichtbare wereld bestuurt, en dat de 

zon in zekere zin ook de oorzaak is van al de dingen die hij en zijn medegevangenen 

daarbinnen in de grot zagen. 

- Zeker, zei hij, dat kan hij pas begrijpen als hij de zon heeft gezien. 

- En wat denkt ge? Als hij zich zijn vroegere verblijfplaats herinnert, en wat daar voor 

wijsheid doorgaat, en zijn medegevangenen van destijds, zal hij zich dan niet 

gelukkig prijzen met de verandering en medelijden hebben met zijn makkers in de 

grot? 

- Zeker, zei hij. 

- Stel nu eens voor dat die elkaar overladen met eerbewijzen en loftuitingen, en dat 

ze geschenken geven aan degene die het snelst ziet welke schaduw er nu weer 

voorbijtrekt, of die zich het best kan herinneren in welke volgorde en in welk verband 

de dingen zich herhalen, zodat hij het best kan zien wat er gaat gebeuren. Denkt ge 

dan dat iemand die aan de grot is ontsnapt, uit is op hun eerbetoon en dat hij 

degenen die bij de gevangenen in aanzien staan en op de voorgrond treden, benijdt? 

Zou hij niet met Homeros veel liever hier op aarde willen leven ‘als dienstknecht van 

een arm man’ en alles liever verdragen dan er de overtuigingen op na te houden die 

de gevangenen erop nahouden, en zo te moeten leven als zij? 

- Alles liever dan dat, zei hij. 

- Stelt u zich nu eens voor, zei ik, dat zo iemand weer zou afdalen en op dezelfde 

plaats ging zitten als voorheen. Zouden zijn ogen niet verduisterd worden als hij zo 

plotseling in het donker komt? 

- Reken maar, zei hij. 

- Als hij weer moest wedijveren in het herkennen van de schaduwen met degenen 

die steeds vastgebonden bleven, terwijl zijn zicht nog zwak is omdat zijn ogen nog 

moeten wennen aan de duisternis - en dat zou wel eens een hele tijd kunnen duren - 

zou hij dan niet worden uitgelachen door de grotbewoners, en zouden ze niet zeggen 

dat hij van zijn uitstapje naar boven met verknoeide ogen is teruggekomen? Daaruit 

zouden ze opmaken dat het niet de moeite loont om zelfs maar te proberen naar 

boven te gaan. Als iemand hen dan probeert los te maken en naar boven te brengen, 

zouden ze hem dan niet ombrengen als hij in hun handen valt? 



13 
 

- Vast en zeker, antwoordde hij.  

- Deze gelijkenis, beste Glaukoon, zei ik, kan in zijn geheel worden toegepast op wat 

we hiervoor hebben gezegd. De zichtbare wereld is te vergelijken met een 

gevangenis waarin wij wonen, en het licht van het vuur dat daarbinnen schijnt met 

het zonlicht. En als ge de tocht naar omhoog uit de grot en het aanschouwen van 

alles wat daarboven is, ziet als het opstijgen van de mens naar het gebied van het 

zuivere weten, zult ge de kern van mijn betoog niet missen. Dat is toch wat ge 

hoopte te horen? Maar of het allemaal waar is, dat weet God alleen. Hoe het ook zij, 

in mijn voorstelling ziet het er zo uit dat het uiterste dat in het gebied van het 

kenbare gezien kan worden - en dan nog maar nauwelijks - het principe van het 

’Goede’ is. Als dat eenmaal gekend is, moet de conclusie worden getrokken dat juist 

dat principe de oorzaak is van al wat waar en schoon is, en dat geldt in iedere 

omstandigheid. In de zichtbare wereld brengt het goede het licht voort en de kracht 

daarvan, en in het gebied van het zuivere weten brengt de kracht van het goede 

waarheid en rede voort. Dan moet wel worden erkend dat iemand die wijsheid in 

praktijk wil brengen in het persoonlijke leven of in het leven van de gemeenschap, 

dat goede moet leren kennen. 

- Daar ben ik het mee eens, zei hij, tenminste voor zover ik het kan volgen. 

- Vooruit, zei ik, blijf mijn gedachtegang dan volgen en verbaast u zich er niet over 

dat degenen die die hoogte hebben bereikt zich niet meer willen bezighouden met 

het gedoe van de mensen. Nee, zij worden steeds voortgedreven door een verlangen 

naar het verblijf daarboven. Dat is toch te verwachten, als de vergelijking met het 

beeld dat we geschetst hebben tenminste opgaat. 

- Dat is zeker zo, beaamde hij. 

- En wat denkt ge, vroeg ik, zoudt ge het niet vreemd vinden als iemand die van het 

goddelijke schouwen terugkeert naar de menselijke beslommeringen, zich 

onbeholpen gedraagt en in hoge mate de lachlust opwekt? Dat moet toch wel 

gebeuren als hij, nog verblind door het licht en onvoldoende gewend aan het 

omringende duister, gedwongen wordt in de rechtszaal of ergens anders te spreken 

over de schaduwen van de gerechtigheid of over de beelden die die schaduwen 

veroorzaken, en met de mensen die de gerechtigheid zelf nog nooit hebben gezien 

een woordenstrijd moet voeren over wat zij onder gerechtigheid verstaan? 

- Dat zou me niet verbazen, antwoordde hij. 

- Maar wie zijn verstand gebruikt, zei ik, zal zich herinneren dat de ogen op twee 

manieren kunnen worden verblind: als ze uit het licht in het duister komen, en als ze 

van het duister in het licht komen. Omdat het voor de hand ligt dat dit voor de rede 

ook geldt, zal een redelijk mens niet zomaar in de lach schieten als hij een mens ziet 

die verward is en niet bij machte is iets te onderscheiden. Hij zal daarentegen kijken 

of die mens verblind is door omstandigheden waar hij niet aan gewend is omdat hij 

uit een helderder wereld komt, of omdat hij, gekomen uit een relatief duistere 

onwetendheid naar een helderder sfeer, verblind wordt door een overvloed aan 

schittering. Hij zal de een gelukkig prijzen om zijn ervaring en zijn 



14 
 

levensomstandigheden, en medelijden hebben met de ander, en als hij al zou willen 

lachen, dan eerder om degene die van de duisternis in het licht komt, dan om wie 

van bovenuit het licht in de duisternis komt. 

- Dat hebt ge heel goed gezegd, zei hij. 

- Daaruit kunnen we opmaken dat sommige mensen er een verkeerde opvatting over 

opvoeding op nahouden. Ze zeggen dat er kennis in de mens geplant moet worden 

die hij voordien niet bezat. Zij denken dat je blinde ogen weer ziend kunt maken. 

- Dat is een gangbare opvatting, zei hij. 

- Onze gelijkenis toont echter aan dat de mens op ieder gebied alle mogelijkheden al 

in zich heeft, en het instrument waarmee hij iets leert, lijkt op een oog dat alleen kan 

zien als de mens zich met het gehele lichaam afkeert van de duisternis en het licht 

tegemoet treedt. Zo moet ook de mens zelf tot inkeer komen en zich afwenden van 

het proces van wording, tot hij in staat is de werkelijkheid van het zijnde te 

aanschouwen en de allesovertreffende glans daarvan te verdragen. En dat is ook het 

goede, nietwaar? 

- Inderdaad. 

- Misschien is het wel een bijzondere gave om de mens tot inkeer te laten komen en 

om te weten hoe dat zo gemakkelijk en doeltreffend mogelijk kan geschieden. 

Daarbij hoeft het vermogen om dingen in te zien niet in de mens te worden 

ingeplant, want dat heeft hij allang. Nee, het gaat erom dat de mens de goede kant 

op moet kijken. 

- Dat lijkt mij ook, zei hij. 

Eros 

Het is de eros bij Plato die ons de weg doet afleggen 

naar het schone, het goede en het ware. Op die weg is 

de rede onze leidsman of menner.  Met behulp van de 

krachten van het witte en het zwarte paard in ons 

kunnen we trachten die weg te gaan.  Menner en 

paarden tezamen zijn het beeld van onze ziel. Deze 

zielsdelen worden ook wel als volgt benoemd: 

- Logos (ratio) menner 

- Thymos (erkenning)5 witte paard 

- Eros zwarte paard 

Eros is geboren uit ‘overvloed’ en uit ‘gebrek’. In eros 

(het zwarte paard: verlangen, begeerte) ervaren we een afwezigheid van iets, dat 

                                                           
5
 In de 20

e
 eeuw zal het begrip thymos weer uitgebreid ter sprake komen in het werk van o.m. Peter Sloterdijk 

(Woede en Tijd) en Francis Fukuyama (Het einde van de geschiedenis en de laatste mens). De thymos – beter 
het ontbreken ervan - wort nu als element van cultuurkritiek uitgewerkt.  



15 
 

ons in beweging brengt. Dit verlangen voert ons uit de grot en brengt ons op de weg 

naar de werkelijke wereld van de ideeën.  

In de dialoog Symposium vertelt Socrates zijn opvatting over de liefde, nadat andere 

sprekers hem voor zijn geweest op dit onderwerp. De kennis die hij hier uitdraagt 

heeft hij van een wijze vrouw, Diotima geheten.  

Liefde zelf is noch wijs, noch mooi, maar is eerder het verlangen – Eros - naar 

wijsheid en schoonheid. Liefde kan zich op twee manieren uitdrukken: door 

zwangerschap en voortplanting - het lichamelijke aspect - of door het delen en 

voortbrengen van ideeën. De grootste wijsheid van al, vertrouwt zij Socrates toe, is 

kennis van de Vorm van Schoonheid. Dat is het dat we allen moeten nastreven. 

Politieke filosofie 

Plato is ook een politiek denker. Hij ontwierp in de 

dialoog De Staat een ‘blauwdruk’ voor een 

samenleving. Deze blauwdruk komt in hoofdlijnen 

overeen met het beeld van de ziel, de menner met 

twee paarden.  Tweemaal trachtte hij zijn model ook 

tot werkelijkheid te brengen.  

Het hoofd van de staat is een filosoof-koning (de rede: 

het hoofd), de staat wordt verdedigd tegen vijanden 

door de wachters (moed en trots: het hart) en de werkende bevolking verschaft de 

nodige levensbehoeften (begeerte: de buik). Harmonie tussen de drie delen betekent 

rechtvaardigheid, op persoonlijk niveau en op staatsniveau. De matigheid en 

zelfbeheersing is in de ideale staat de deugd die de drie klassen samen delen, 

waardoor ze tevreden zijn met de rol die hun werd toebedeeld. 

In de 20e-eeuwse filosofie zal er felle kritiek zijn op deze politieke filosofie. Onder 

meer Popper en Arendt werken deze kritiek grondig uit.  

De Academie 

In de eerste academie, (ook: de Oude Academie genoemd) die Plato omstreeks 385 

v.Chr. zelf op zijn eigendom net buiten Athene oprichtte, werd mondeling onderwijs 

gegeven, waarbij niet alleen filosofie op het programma stond. Boven de poort van 

de Academie hing een opschrift: 'Wie geen aanleg heeft voor meetkunde, trede hier 

niet binnen.' Behalve wiskunde werd ook onderricht gegeven in onder meer 

astronomie, muziek, biologie en aan de Pythagoreërs ontleende getallensymboliek. 

Later, na Plato's dood, voer de Midden-Academie vanaf de 3e eeuw v.Chr. onder 

leiding van Arcesilaus en Cameades een meer sceptische koers. In de derde 

Academie (of Nieuwe Academie) vanaf ca. 160 v.Chr. werd wat afstand genomen 

van het scepticisme, en dat ging gepaard met een dogmatische terugkeer naar de 



16 
 

leer van Plato. De Academie bleef als school bestaan tot 529 toen zij door de 

Byzantijnse keizer Justinianus gesloten werd.  

 

 

 

 

 

 
 

2.2.3. Aristoteles (384-322 v. Chr.)  is een invloedrijk leerling van Plato. Als leerling 

wordt hij diepgaand door Plato beïnvloed, maar hij ontwikkelt een eigen filosofie. 

Deze is in tegenstelling tot Plato niet in een abstracte ideeënwereld geworteld, maar 

heeft onze concrete wereld als 

uitgangspunt. Hij droeg bij aan logica, 

metafysica, wiskunde, natuurkunde, biologie, 

plantkunde, ethiek, politiek, landbouw, 

geneeskunde, dans en theater. Aristoteles 

was duidelijk meer empirisch gericht dan zijn 

leermeester. Hij schreef maar liefst 200 

verhandelingen over de meest verscheidene 

onderwerpen, waarvan er slechts 31 zijn 

overgebleven.  

 
Plato en Aristoteles fragment uit fresco van  
Raffaello Sanzio (1483-1520) (Vaticaan)   
 
Aristoteles was de eerste filosoof die de gebieden van de menselijke kennis indeelde 

in verschillende disciplines, zoals wiskunde, biologie en ethiek. Sommige van deze 

classificaties worden nog steeds gebruikt. Kortom in Aristoteles herkennen we de 

empirisch en methodisch ingestelde wetenschapper, zij het dat bewijzen destijds niet 

werden verkregen uit experiment of proef, maar uit het verstand. Aristoteles zou je 

de vader van de wetenschap kunnen noemen. Zijn empirische instelling en zijn 

systematische ordening van zijn observaties zijn herkenbare kenmerken. Ook 

ontwikkelde Aristoteles de logica verder. Hij deed dit om zijn eigen redeneren te 

kunnen toetsen op de juistheid ervan. Zijn logica (syllogistiek) is nog steeds geldig en 

was tot in de 19e eeuw toonaangevend.  Zie bijlage 3.  

Leven 

Aristoteles is de zoon van een arts. Hij is afkomstig uit Stageira. Als jongeman, 17 

jaar, gaat hij in/aan de academie van Plato studeren. Als Plato overlijdt wordt hij niet 

benoemd als diens opvolger. Aristoteles verlaat – teleurgesteld - de academie en 

enige tijd later wordt hij in Macedonië benoemd tot leraar van de latere Alexander de 

https://nl.wikipedia.org/wiki/Syllogisme
https://www.google.nl/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwikybu1uO7WAhUM1RoKHa7uCUQQjRwIBw&url=http://kathedralenbouwers.clubs.nl/nieuws/detail/23534_boek-over-de-herontdekking-van-aristoteles-in-de-middeleeuwen&psig=AOvVaw00xvRD5ZfeZ2n7z547FISK&ust=1508013019769092


17 
 

Grote. Aristoteles kwam in zijn leven zo in nauwe aanraking met twee grootheden 

van zijn tijd: Plato en Alexander de Grote. Hierna keert Aristoteles terug naar Athene 

en sticht daar een nieuwe school, het lyceum. Uiteindelijk moet hij bij de dood van 

Alexander de Grote vluchten uit Athene en een jaar later overlijdt hij.  

Denken 

Aristoteles ziet in heel de natuur en kosmos een kracht die ernaar streeft zichzelf tot 

verwezenlijking te brengen. Een bloem, boom, dier streeft naar zijn optimale vorm 

en dat doet een mens ook. Mens, boom en dier maken deel uit van de kosmos en 

heel deze kosmos evolueert naar een steeds grotere volmaaktheid. Deze 

doelgerichtheid van wereld en kosmos komt ook tot uitdrukking in het begrip 

doeloorzaak. De doeloorzaak (causa finalis) is de belangrijkste en onderscheidende 

oorzaak bij Aristoteles. Andere oorzaken zijn: materiële oorzaak, formele oorzaak en 

werkoorzaak.  

Een voorbeeld hiervan om deze vier oorzaken duidelijker te maken in samenhang 

met elkaar: 

Een beeldhouwer maakt een bronzen beeld van een regerend vorst. 

1. Brons is de materiële oorzaak 

2. Het idee van de beeldhouwer is de formele oorzaak; 

3. Het vervaardigen van het beeld is de werkoorzaak; 

4. De blijvende herinnering aan deze vorst is de 

doeloorzaak.  

Deze nadruk op doelgerichtheid Bij Aristoteles kun je samenvatten in de term 

teleologisch. Daar zit de term telos in, (eind)doel.6 

Al eerder zagen we dat Aristoteles – in tegenstelling tot Plato - uitgaat van de 

concrete waarneming van het individuele ding: eik, stoel, Socrates. Maar de 

tegenstelling met Plato gaat verder. De ideeën of vormen, die bij Plato in een 

transcendente ideeënwereld verblijven en die wij daar kunnen schouwen, worden 

door Aristoteles naar de aarde gebracht en gekoppeld aan het individuele ding.7 Voor 

Aristoteles bestaat alles uit stof en vorm. Stof is de materie en de materie krijgt zijn 

vorm opgelegd vanuit de vorm. De vorm verwezenlijkt zich in de materie. Het is het 

worden ofwel de overgang van de potentie van de vorm naar act, verwezenlijking 

van de vorm. De vorm is essentie, of ook wel substantie. De vorm is de drager van 

de potentie en zet de stof ‘in beweging’. Bij levende wezens krijgt de vorm de naam 

ziel. Aristoteles onderscheidt: 

a. De plantenziel (vegetatieve bestaan en voortplanting); 

                                                           
6
 We zullen zien dat bij Descartes (en Spinoza) dit teleologisch denken afgewezen wordt. Van de vier oorzaken 

van Aristoteles blijft enkel de voorafgaande werkoorzaak over.  
7 Deze tegenstelling tussen Plato en Aristoteles zal in de middeleeuwse filosofie een grote rol gaan spelen.  



18 
 

b. De dierlijke ziel (waarneming en beweging) 

c. De menselijke ziel (denken en spreken). Denken onderscheiden in praktisch 

denken, theoretisch8 denken en als hoogste vorm de beschouwing of 

contemplatie.  

In de mens zijn planten- en dierenziel ogenomen in de mensenziel.  

God 

Waar vindt de beweging die bij Aristoteles een belangrijke rol speelt als groei en 

ontwikkeling zijn oorsprong? Elke beweging wijst terug naar een voorafgaande 

beweging. Dat kun je ook abstracter zeggen. Elke oorzaak vindt zijn grond in een 

andere oorzaak. Zo kun je eindeloos terug redeneren. Voor Aristoteles betekent dit 

dat er een onveroorzaakte oorzaak, ofwel een onbewogen beweger. Zo komt 

Aristoteles uit bij een godsbegrip dat als grondslag en verklaring van onze kosmische 

werkelijkheid dient.9 

Deugdetiek 

Geheel in overeenstemming met zijn opvatting over de werkelijkheid geldt bij 

Aristoteles dat de mens de opdracht heeft zijn wezen of ziel (dat wat hem/haar in 

beweging brengt) tot uitdrukking te brengen in zijn leven. Dat is de kern van 

deugdzaamheid. Je zou ook kunnen zeggen: ‘worden wie je bent’. Van Socrates kun 

je bijvoorbeeld zeggen dat hij een aantal bijzondere eigenschappen heeft, die hem 

tot Socrates maken. Maar Socrates en mensen in het algemeen hebben ook 

algemeen menselijke kwaliteiten: verstand, rechtvaardigheid, vriendschap. Een 

bijzondere deugd bij Aristoteles is de gepaste trots. Die houdt het midden tussen 

bescheidenheid en trots.  

Deugd (het betekent letterlijk iets tot voortreffelijkheid brengen) is een morele 

houding, die je jezelf verwerft als resultaat van bewuste gewoontevorming in het 

handelen. Daarbij gaat het in het handelen om een evenwichtige afstemming tussen 

wat zich voordoet en wat je algemene opvattingen zijn over goed handelen 

(waarden). Dit bewust overwegen en verankeren is gevat in de term phronesis of 

ook wel prudentia. Ons prudent hangt ermee samen. Maar ook het ‘caute’ in de 

zegelring van Spinoza verwijst ernaar.  

Deugd is het midden tussen twee uitersten. Bijvoorbeeld: moed is het midden tussen 

overmoed en lafheid. Elke deugd hangt samen met de omvattende deugden van. 

Rechtvaardigheid en vriendschap. In het deugdzaam handelen ervaart de mens 

geluk: hij handelt in overeenstemming met zijn wezen (ziel). Eudaimonia – de goede 

daimon. Deugdzaam leven is een voortreffelijk en daarmee een gelukkig leven. Geluk 

                                                           
8
 In het woordje theoretisch zit theos ofwel god. Het theoretisch denken richt zich in de beschouwing op de 

goddelijke essentie van de kosmos.  
9
 In de middeleeuwen zal dit godsbewijs het kosmologisch godsbewijs worden genoemd (Thomas van Aquino).  



19 
 

zit opgesloten in het goede handelen zelf. Een gelukkig mens is een gelukt mens. 

Maar ook Aristoteles zal erkennen, dat enige welstand daarbij helpt. Deze deugdetiek 

van Aristoteles is springlevend aanwezig in onze tijd.  

Tot slot 

De invloed van Plato (en daarmee van Socrates) en Aristoteles op de westerse 

cultuur is nauwelijks te onderschatten. In de middeleeuwse wijsbegeerte zullen beide 

denkers prominent aanwezig zijn en zal hun tegenstelling verder verdiept en 

uitgewerkt worden. De moderniteit ontspringt uit deze tegenstelling en overstijgt 

haar.  

 

 

 1.4 Over ‘het goede leven’: wijsheidstradities als een manier van leven.  

Filosofie al een manier van leven is de Nederlandse titel van een boek van de Franse 

denker Pierre Hadot. In dit boek behandelt hij klassieke filosofie vanuit het oogpunt 

van levenskunst. Samen met Michel Foucault introduceerde Hadot vorige eeuw 

opnieuw de traditie van ‘het goede leven’. Het goede leven opgevat als een 

verworvenheid op basis van kritische reflectie op het eigen bestaan. Het punt in de 

tijd, waarop deze herintreding van het goede leven in de filosofie plaatsvindt is niet 

toevallig. Tot dan toe viel ‘het goede leven’ grotendeels samen met kerkelijke of 

ideologische opvattingen over ons bestaan. De voortschrijdende secularisering schiep 

als het ware de ruimte of leegte om deze kritische oriëntatie op de kwaliteit van 

leven weer op te laten bloeien.  

Hadot beschrijft in zijn boek een aantal tradities bij de Grieken en Romeinen. De 

stamvader van al deze tradities is Socrates. Zijn opvattingen zijn ijkpunt en inspiratie 

tegelijk. De volgende tradities worden onderscheiden: 

- Cynisme 

- Scepticisme 

- Stoïcisme 

- Epicurisme 

- Neoplatonisme 

Hadot wijst erop dat de Grieken bij al hun denken altijd de natuur als achtergrond 

hebben. Wij zullen dat in de wijsheidstradities terugvinden. Het belangrijkste echter 

is dat deze wijsheidstradities wegen zijn naar menselijk geluk in de opvatting an de 

toenmalige filosofie. In dit verband wijst Hadot ons op een drieslag, die essentieel is 

voor al deze klassieke tradities. 

1. een theoretische oriëntatie op de werkelijkheid; 

2. een vertaling van deze opvattingen in een houding (ethos); 



20 
 

3. oefeningen om deze houding met het dagelijks leven te kunnen verweven. 

In deze paragraaf wil ik een korte karakteristiek geven van al deze tradities en wat 

dieper ingaan op twee ervan, nl het stoïcisme en het epicurisme. Het neoplatonisme 

komt ter sprake in de paragraaf over Alexandrië.  

A. Het filosofisch cynisme (als naam gebaseerd op het Grieks voor ‘honds’) was 

een invloedrijke filosofische school. Het cynisme vindt 

zijn oorsprong bij Antisthenes, leerling van Socrates. De 

bekendste vertegenwoordiger is ongetwijfeld Diogenes 

van Sinope, (404 – 323). Ik zou zeggen, Diogenes van 

de ton (zie afbeelding hiernaast). Centraal in het cynisme 

staat niet zozeer een bepaalde doctrine of theorie, maar 

een levenswijze: de cynicus verwerpt alle wereldse 

rijkdom en culturele gewoontes. Het gaat erom een 

leven te leiden dat trouw is aan de natuur en getypeerd 

kan worden als een 'waar' leven, namelijk een leven dat 

zich volledig bewust van zichzelf is en daardoor ook geen schaamte of 

verborgenheid tegenover derden mag tonen. Het cynisme bleef bestaan tot in 

de 5e eeuw. 

B. filosofisch scepticisme stelt dat de menselijke geest van nature 

onbekwaam is om iets met zekerheid te weten. De basis van dit scepticisme 

wordt gevonden bij de Pyrrho van Elis (360 – 275). Deze stelde dat doordat 

onze premissen/beweringen zijn gebaseerd op weer andere premissen, we 

niets zeker kunnen weten en de betrouwbaarheid van alles in twijfel 

getrokken dient te worden. Ook moeten we voortdurend over onze oordelen 

reflecteren. Het scepticisme constateert dat voor elkaar tegensprekende 

wijsgerige systemen goede argumenten lijken te bestaan. De enige 

aanvaardbare houding is de oordeelsonthouding (epochè). Dit filosofisch 

scepticisme is diepgeworteld in de Griekse filosofie. Twijfel aan de 

betrouwbaarheid van waarneming leidde onvermijdelijk tot de vraag naar de 

betrouwbaarheid van kennis en de aanspraak op zekerheid.  

Verder is door het optreden van de sofisten (zie ook pag. 7) een relativisme 

geïntroduceerd, dat ook een voedingsbodem is geweest voor het scepticisme. 

Denk in dit verband aan het uitgangspunt: De mens is de maat van alle 

dingen. 
 

C. Stoa of stoïcisme. De 

naam stoa verwijst naar een 

zuilengang in Athene, waar de 

oprichter van deze stroming 



21 
 

Zeno van Citium (334 – 264) les gaf.  

De stoa heeft grote populariteit verworven en vooral binnen het Romeinse rijk. 

Bekende  vertegenwoordigers van deze stroming zijn: Seneca, Epictetus en de 

keizer Marcus Aurelius.  De stoa leverde ook en belangrijke bijdrage aan de 

logica. 

Zoals elke wijsheidstraditie streeft naar het menselijk geluk, zo presenteert de 

stoa zich als de aangewezen weg. De mens is als element van de natuur 

ingebed in een onverbiddelijke, causale orde. Zijn reactie op dit gegeven is 

bepalend. In de opvatting over de werkelijkheid speelde in de stoa de 

harmonie in de kosmos een grote rol. Deze kosmos werd gezien als een 

levend en intelligent organisme, dat onder leiding van de rede (logos) een 

onveranderlijke harmonie ten toon spreidt. Zoals de sterren hun eeuwige en 

onveranderlijke banen trekken in het firmament, zo dient ook de mens zich te 

voegen naar de allesomvattende rede. De stoa staat voor de opdracht om 

deze redelijke harmonie van de logos in zichzelf te realiseren en zo in eenheid 

te zijn met de natuur en jezelf. En met de ander. Het leven in gemeenschap 

wordt gezien als een natuurlijk bestanddeel van het menselijk bestaan. De 

stoa onderscheidt zich van hedonistische bewegingen. Het genot betreft het 

dier. Niet de mens. Vanuit onze drift tot zelfbehoud ontwikkelen we 

opvattingen over goed en slecht. De logos leidt ons vanuit dit oorspronkelijk 

zelfbehoud naar het welzijn van ons en al onze soortgenoten, dat wat goed is 

voor heel de mensheid. De dood betekende transformatie: 

overgang/terugkeer naar de kosmos. 

Voor de stoïcijn waren met name emoties een valkuil. Een emotie is het 

gevolg van verkeerd redegebruik. Deze emoties verstoren de sereniteit van de 

redelijke orde. Emoties nemen je op sleeptouw en halen je zo uit je 

evenwicht. De kracht van de rede kan deze onevenwichtigheid opheffen. In 

tijden van rampspoed gold dat je het moet ‘uithouden’, ‘verdragen’ als 

belangrijke stoïcijnse deugd. Een stoïcijn zal als consequentie hiervan trachten 

zijn (onontkoombaar) lot lief te hebben (amor fati). Dat betekent niet dat hij 

per se fatalistisch is. Epictetus (50 – 130) verwoordt dit als volgt: ‘Geef me de 

moed te accepteren wat niet in mijn vermogen ligt, de kracht om alles te doen 

wat in mijn vermogen ligt en de wijsheid tussen die twee onderscheid te 

maken’, (uit Encheiridion).  

Voor de stoïcijn is alles materie: lichaam, ziel, God. In hun opvatting bestaat 

alleen het lichamelijke. Allen het materiële kan invloed uitoefenen of invloed 

ondergaan. Bij de stoa bestond het principe van de eeuwige wederkeer van 

hetzelfde, nl. dat de kosmos door vuur weer in zijn beginpunt wordt 

teruggebracht en vanuit dit beginpunt weer zijn vaste loop herneemt, 

waarbinnen alles langs de wetten van de natuur zich opnieuw ontvouwt.   



22 
 

D.  Epicurisme De stichter hiervan is Epicurus (341-270). Epicurus is als stichter 

van deze traditie heel invloedrijk. Het epicurisme heeft iets van een leer weg.  

Het beste leven volgens Epicurus is een teruggetrokken leven te midden van 

vrienden. Zo stelde Epicurus zijn tuin gastvrij open voor vrienden, slaven en 

vrouwen. Voor die tijd zeer opmerkelijk.  Vandaar de naam tuinfilosofen?  

De vriendschap speelt een grote rol: de epicuristische school stond bekend als 

besloten. Elke persoon die zich aansloot bij het epicurisme kon rekenen op de 

steun en het vertrouwen van de andere epicuristen. Epicurus' motto Leef in 

het verborgene duidt erop dat hij het afraadt om publieke functies te 

bekleden, of anderszins teveel in de schijnwerpers te treden. 

Centraal staat het genieten. Het epicurisme is een hedonistische stroming. 

Genieten, maar met mate. Volgens de tuinfilosofen is het een door de 

natuurgegeven feit, dat zowel dier als mens het vermijden van pijn en het 

verkrijgen van genot nastreeft. Maar dit nastreven dient bedachtzaam gedaan 

te worden. Veel genotszucht leidt tot vormen van verslaving. Luxe raadt hij 

ons ook af. Luxe leidt tot last en het behoudt ervan brengt zorg en angst met 

zich mee. Echt genot is een vorm van tevredenheid. Dat vraagt om een niet te 

veel willen en zich te vrijwaren van angst en pijn. Angsten zijn onnodig en 

onverstandig. Dat geldt ook voor de goden. Zij bemoeien zich niet met ons. 

En de angst voor de dood is irreëel. Zolang wij er zijn, is de dood er niet. En 

als de dood er is, zijn wij er niet. 

Voor Epicurus evenwel geldt dat het verkrijgen van genot alleen bestaat uit 

het voldoen aan natuurlijke behoeften. Daarmee komen we uit bij de ataraxia 

(onverstoorbaarheid, gemoedsrust).  

Epicurus adopteert het atoommodel van Democritus (zie pag.5). 

Volgens Democritus’ visie is alles in de wereld fysisch. Dus niet alleen 

lichamen, ook de ziel bestaat uit atomen, die doelloos door de ruimte 

vliegen en toevallig op elkaar botsen, en af en toe tijdelijk 

samenklonteren. Zo ontstaat volgens hem de wereld. 

En dit was het volgens Epicurus dan ook. Er zijn in dit wereldbeeld geen 

abstracte blauwdrukken zoals bij Plato, er is geen hoger doel zoals bij 

Aristoteles en er is ook geen onveranderlijk ‘zijn’, waar Parmenides in 

geloofde. Zelfs zijn er geen hogere natuurwetten waar alles naar luistert, 

zoals Heraclitus aannam. Het leven is volgens Epicurus puur fysisch en 

doelloos. En deze doelloosheid en betekenisloosheid ziet hij als een 

bevrijding. 



23 
 

 

1.5. Alexandrië. 

Deze Egyptische stad werd 

gesticht door Alexander de 

Grote in 331 v. Chr. De 

stad werd in zijn 

ontwikkeling begunstigd 

door de opvolgers van 

Alexander en kenmerkte 

zich door zijn multiculturele 

karakter: naast de lokale 

bevolking was er een 

belangrijke joodse en 

Griekse gemeenschap. De stad groeide uit tot een belangrijk cultureel en 

wetenschappelijk centrum. Het nam de rol van Athene over als kenniscentrum van 

de toenmalige wereld. Ptolemaeus I stichtte het Museum (gewijd aan de Muzen), 

waarin o.m. les werd gegeven en waarin een grote bibliotheek werd gevestigd. Deze 

bibliotheek kreeg de taak om niet alleen alle bestaande wereldliteratuur te 

verzamelen, maar ook om deze literatuur te vertalen in het Grieks. De omvangrijke 

collecties van de bibliotheek trokken internationale geleerden aan. Een van de 

bekende vertalingen is de Septuagint, de Hebreeuwse Bijbel.  De bibliotheek is 

sindsdien een blijvende vorm van kennisopslag gebleven in onze cultuur en zal van 

groot belang blijken bij de val van het Romeinse rijk.   

We treffen Ptolemaeus aan in Alexandrië. Hij is de vermaarde 

astronoom en wiskundige. Hij vervolmaakte het wereldbeeld 

van Aristoteles (zie p. 3) met de aarde in het centrum, 

waaromheen planeten en sterren draaien en dat tot aan 

Copernicus (16e eeuw) gehandhaafd bleef. 

Alexandrië was ook een belangrijk centrum van de gnostiek en 

het invloedrijke neoplatonisme vindt eveneens hier zijn 

oorsprong. Om een levendig beeld te krijgen van het toenmalige Alexandrië is de film 

Agora zeer de moeite waard. In deze film aandacht voor Hypathia, de vrouwelijke 

wiskundige, sterrenkundige, natuurkundige en hoofd van de neoplatoonse 

filosofische school. En natuurlijk de verwoesting van de bibliotheek. Hoe boeiend de 

film ook is, de interpretatie is zeker niet onomstotelijk.   

 

In de derde eeuw werd Alexandrië van betekenis op het gebied van de Griekse 

wijsbegeerte. Er bestond een filosofieschool van Ammonius Saccas, bij wie Plotinus, 

een geboren Egyptenaar en stichter van het neoplatonisme, studeerde. Hoewel 

Plotinus niet in Alexandrië doceerde, was de invloed van zijn wijsbegeerte hier wel 

https://www.lucepedia.nl/dossier/506
https://www.lucepedia.nl/dossier/520


24 
 

bespeurbaar, bijvoorbeeld in de werken van Origenes (ca. 185-254). Deze kerkvader 

heeft mogelijk ook in de school van Saccas gestudeerd.  

Neoplatonisme  

Neoplatonisme is een naam die pas in de 19e eeuw aan deze stroming wordt 

gegeven. Alle neoplatonisten zagen zich dus gewoon als platonisten, denkers die in 

de traditie van Plato hun gedachten ontwikkelden. Het feit echter dat er belangrijke 

inhoudelijke verschillen ontstonden ten opzichte van de oorspronkelijke filosofie van 

Plato rechtvaardigde deze indeling.  

De belangrijkste overeenstemming van het neoplatonisme met Plato is het dualisme, 

het bestaan van een bovenzinnelijke wereld, de wereld van de ideeën en het ware 

Zijn, die wezenlijk verschillen van onze waarneembare, vergankelijke wereld.  

Het verschil met Plato is dat het neoplatonisme veel meer de nadruk legt op de 

Godheid: de Ene, oorzaak van al het bestaande. Plotinus baseerde zich hiervoor op 

het Idee van het Goede uit Plato’s Staat.  Het Ene kan niet beschreven worden, we 

kunnen eigenlijk alleen zeggen wat het niet is, maar de aanduiding het Ene is nog 

het minst ongepast. Potentieel 'is' het Ene al wat eruit voortkomt.  

Ook in dit denken staat alle kennis ten dienste van het uiteindelijke doel dichterbij de 

Godheid/ de Ene te geraken. Via emanatie (uitstroming) uit de Ene komt het vele 

(geest, wereldziel, zichtbare wereld) tot stand. Zoals alles uitgaat van de Ene, zo 

keert ook alles weer terug tot de Ene. Dat is het doel van de wereld en van de mens. 

In het neoplatonisme is dat de opdracht van elke mens dit op eigen kracht – via 

schouwing – te ondernemen.  In het Christendom ook, maar die terugkeer kan enkel 

met behulp van goddelijke genade (Augustinus). (Neo)platonisme en Christendom 

ogen nauw verwant. Wat het wezenlijke verschil i, is dat het neaplatonisme 

voortkomt uit het denken en het Christendom zich baseert op openbaring.  

 

Het einde van Alexandrië 

Over het einde van Alexandrië en met name de bibliotheek bestaan veel speculatieve 

verhalen. Een van die speculatieve verhalen zijn gebaseerd op Hypathia, een 

vrouwelijke neoplatoonse filosofe en wiskundige. In dit geval zou hei einde van de 

bibliotheek een actie zijn geweest van Christenen. Wellicht heeft Alexandrië onder 

invloed van de ineenstorting van het Romeinse rijk zijn roem en glans verloren. Toch 

is het verhaal van Hypathia boeiend en in zekere zin actueel. Wellicht de moeite 

waard om als afsluiting van dit eerste deel de film Agora met elkaar te bekijken? 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

 

Artikel 1: Fundamenten van de beschaving 

Mariëtte Bakker, FM nr. 10/1999 

Wat is erover van de oudste fundamenten van de filosofie? Mariëtte 

Bakker reisde langs de ruïnes van West-Turkije en Griekenland, op zoek 

naar Thales, Heraclitus, Plato & Socrates. 

 

'Hier heeft Socrates zijn gifbeker gedronken. Gek eigenlijk dat deze plek geen 

bedevaartsoord is geworden.' Ik stel me voor dat Thales van Milete op deze plek 

heeft gezeten, terwijl hij zijn blik en gedachten liet uitwaaieren over lucht en water. 

In zijn tijd - hij leefde van 624 tot ongeveer 545 voor Christus - moet hier, onderaan 

de Kebalak Tepè-heuvel, een drukke haven hebben gelegen. De kustlijn heeft zich 

inmiddels tien kilometer teruggetrokken, de heuvel is opgegaan in een zacht glooiend 

landschap en de ruïnes van de stad liggen half verzonken in een drassig moeras. 

Zelfs midden in de zomer staat de opgraving onder water. Er staan nog een paar 

tempels en muren overeind. De rest is gesloopt door de inwoners van de omliggende 

dorpen. Het witte marmer bleek uitstekend bouwmateriaal. 

Milete is de plek waar de westerse filosofie is geboren en Thales geldt als 'de eerste 

filosoof'. Als bevoorrechte burger van een Griekse apoika ('een huis elders') moet hij 

over de nodige tijd en rust hebben beschikt. Daarin onderscheidde hij zich niet van 

de moderne toerist. Alleen maakte hij daar goed gebruik van. Hij bestudeerde de 

sterren en dacht na. Tegen de stroom van de vertrouwde mythologie in zocht hij, op 

basis van zijn eigen verstand en waarneming, naar een verklaring voor de wereld om 

hem heen. Hij meende in het element water als oerstof (archè) het antwoord te 

vinden. Natuurlijk maakt zijn antwoord - 'Alles is water' - geen indruk meer. Maar de 

wijze waarop hij de vraag stelde, de manier waarop hij eigenzinnig naar een 

antwoord zocht, dwingt respect af. Hij was in staat afstand te nemen van de 

opvattingen die in zijn tijd als vanzelfsprekend golden. Bij hem ontstond de kunst tot 

verwondering, die ons in staat stelt om nieuwe horizons open te breken. Het is nog 

altijd een belangrijke regel van het taalspel dat wij filosofie noemen.  

'Het onbepaalbare onbepaalde' 

Ook Anaximander, een leerling en vriend van Thales, moet hier hebben gewoond. Hij 

leefde van 610 tot 546 voor Christus en handelde op een voor filosofen kenmerkende 

manier: hij verschilde van mening met zijn leraar Thales. Volgens Anaximander was 

niet het water maar het 'onbepaalbare onbepaalde' (to apeiron) de oerstof of 

oorsprong. In het eerste bewaard gebleven fragment uit een filosofische tekst stelt 

https://www.filosofie.nl/nl/artikel/hitlist/v199910/1/index.html


26 
 

hij dat uit dit onbepaalde 'door het tevoorschijn treden van tegengestelden' de 

werkelijkheid ontstaat. Tjonge! 'Waaruit de dingen ontstaan', vervolgt Anaximander, 

'daarin gaan ze naar behoren weer over bij hun vergaan.' En dan volgt die 

intrigerende toevoeging: 'Want ze geven elkaar recht en boete voor hun 

ongerechtigheid volgens de orde van de tijd.' Deze spreuk heeft hedendaagse 

denkers als Heidegger en Derrida opnieuw aan het denken gezet - misschien iets om 

me in Nederland nog eens in te verdiepen. In de bus op weg naar het noorden 

overvalt me de willekeur van de overlevering. Dat ene citaat uit het werk van 

Anaximander kennen we door het werk van Simplicius, een Romein uit de zesde 

eeuw na Christus. Hoe betrouwbaar zou zoiets zijn? Van Heraclitus, naar wiens 

vroegere woonplaats Efeze deze rit mij voert, zijn via de schrijvers uit de Oudheid in 

ieder geval nog 126 spreuken of fragmenten overgeleverd. Dat is heel wat meer, 

maar de vraag is we of op grond van zo weinig materiaal iemands werk goed kunt 

interpreteren. Veel inleidingen in de presocratische wijsbegeerte zoeken houvast bij 

de komische anekdotes die Diogenes Laertius zo'n 250 jaar na Christus over 

Heraclitus wist op te dissen uit een toen al grijs verleden. In zijn prettig leesbare en 

weinig betrouwbare boek verschijnt 'de duistere' als de aristocratische snob die zich 

niet thuis voelde tussen zijn stadsgenoten en aan het einde van zijn leven voor een 

kluizenaarsbestaan koos. Gelukkig ligt op mijn schoot een prettige uitzondering op 

het al te grote leesgemak. Het is de vertaling van Heraclitus' spreuken door Cornelis 

Verhoeven met een uitgebreid commentaar. Verhoevens kunst om te lezen en de 

losse stenen als 'een snoer van spreuken opnieuw aan elkaar te rijgen' helpt me in 

contact te komen met het verleden.  

 

Het was een vergissing, realiseer ik me, om Heraclitus als filosoof voor onderweg te 

beschouwen. Ik dacht recht te doen aan de denker van het kosmische 'worden' door 

hem in volle beweging (deze gammele bus is dat wel toevertrouwd) tot mij te 

nemen. Maar het beroemde panta rhei - door Verhoeven vertaald als 'alles stroomt 

en niets blijft' - is hoogstwaarschijnlijk niet eens van de meester zelf. Weer een illusie 

minder. De dynamiek van Heraclitus' denken blijkt niet uit de letterlijke verplaatsing 

te bestaan, noch uit de eenzijdige stelling dat de realiteit een onophoudelijk stromen 

en transformeren van elkaar bevechtende krachten, een permanent dynamisch 

wordingsproces, is. 

 

'Het zijn dezelfde rivieren waar wij in stappen en het zijn niet dezelfde; wij zijn het 

en wij zijn het niet.' Met deze wijsheid van Heraclitus arriveer ik op de plaats van 

bestemming: Efeze. Het is een van de best bewaarde steden uit de Oudheid, 

compleet met wegen, huizen, beelden en theaters. Zelfs de beroemde bibliotheek 

staat nog grotendeels overeind. 'Wij zijn het en wij zijn het niet.' Is die stoffige bus 

waar ik zojuist ben uitgekomen, hetzelfde voertuig als dat waarin ik in Milete ben 

ingestapt? Ben ik nog dezelfde? Langzaam dringt tot me door waarom Heraclitus 'de 



27 
 

duistere' werd genoemd - zijn woorden schreeuwen om interpretatie, om 

overdenking, om (zelf)onderzoek. Dat is precies wat zijn werk zo waardevol maakt. 

Hij weet mij met zijn raadselachtige uitspraken wakker te schudden en me aan het 

werk te zetten. Is dat niet sowieso de functie van de filosofie? Is de filosofische 

worsteling niet bij uitstek de strijd van het denken - gebonden aan de taal - met een 

wereld? Hoe is het mogelijk om met alledaagse woorden als 'ik' en 'bus' of 'rivier' de 

ontsnappende werkelijkheid te vatten? Het duizelt in mijn hoofd. 

De kosmos 

Ik ben blij dat ik na het bezoek aan Efeze even uit kan waaien op de boot. De 

volgende pleisterplaats is Samos, waar Pythagoras (570-497 v.Chr.) is geboren. Zijn 

naam roept de herinnering bij me op aan winterse wiskundelessen in een bedompt 

lokaal. Niet echt een positieve associatie, maar Samos is mooi en groen. De 

bewoners lijken niet gebukt te gaan onder de ernst die hun illustere voorganger 

typeerde. Het zullen de wijngaarden zijn. Ik zwicht voor de verleiding om de avond 

te wijden aan de god Dionysos. De avond kleurt rood boven de haven van 

Pithagórion. 

 

De volgende ochtend durf ik de ontmoeting met de ascetische Pythagoras aan. Het 

valt niet mee. De strengheid van mijn vroegere wiskundeleraar valt in het niet bij het 

regime waaraan de Pythagoreërs zich onderwierpen. Pythagoras was bepaald geen 

democratische of beminnelijk filosoof. Hij was een Meester, een autoritaire leider van 

een sekte, waar ik me niet erg bij thuis voel. Hij reserveerde de term 'kosmos' voor 

de wereld, waarmee hij een volstrekt harmonische eenheid bedoelde. Die harmonie 

liet zich berekenen, meende hij. Ik begrijp die fascinatie voor getallen en 

verhoudingen wel. Ook ik heb een periode de obsessie gehad om alles in vlakken en 

lijnen onder te verdelen en 'te tellen'. Ik loop rond over de resten van het klassieke 

Samos en ik kan het niet laten. Ik tel het aantal stappen dat ik afleg naar de tempel 

van Hera. Daar laat ik - als afscheid van Samos en haar cijferrijke verleden - de 

overgebleven zuil als een grote 1 op mij inwerken. Het lukt. Ik voel harmonie. 

Rest mij het hoogtepunt van mijn reis. Athina, de stad waar Socrates zijn sandalen 

op de marktstenen heeft versleten, waar Plato zijn prachtige dialogen schreef, waar 

Aristoteles zijn wijze lessen in het lyceum gaf. In het vliegtuig probeer ik de veel te 

grote kaart van Athene open te vouwen. De polis die in haar bloeitijd naar schatting 

350.000 inwoners had (waarvan slechts 43.000 mannelijke burgers stemrecht 

hadden) is uitgegroeid tot een miljoenenstad. De gele nevel boven de bebouwde 

heuvels van Attika belooft weinig goeds. Hoe vind ik hier de grote drie uit de 

geschiedenis van de filosofie ooit terug? 

Het goede 



28 
 

Een beetje opgewonden stap ik later uit de metro op Monasteráki aan de voet van de 

Akropolis. De winkeliers hebben hun siësta geofferd aan het toerisme. Het antieke 

Athene en haar denkers schreeuwen me in de vorm van posters, T-shirts en 

borstbeelden toe. Hier tref ik mijn helden dus, te midden van cassettes met populaire 

bouzouki, olijfolie-zeepjes en 'handgemaakte' tassen. Wie had dat 2500 jaar geleden 

kunnen denken? Met een marmeren Socrates in de hand wandel ik naar de Agora - 

de plek waar het gewone leven van de Atheense burger zich grotendeels afspeelde. 

Het drukke centrum van het publieke leven van toen is nu een oase van rust. Ik zoek 

mijn weg naar de gevangenis waar Socrates wellicht zijn gifbeker heeft gedronken. 

Gek eigenlijk dat deze plek geen bedevaartsoord is geworden. Maar ja, er is ook 

geen graf. Ik weet niet eens zeker of ik op de goede plek ga zitten. De goede plek, 

wat is dat? Een lastige, maar cruciale vraag zou Socrates zeggen. Daarvoor moet je 

namelijk weten wat 'het goede' is. Ik kijk naar een zwerfkatje dat voor mijn voeten 

ligt te spelen. Beet Socrates niet net als hij in zijn 'eigen staart'? Om het goede te 

doen, zei hij, moet je weten wat het goede is. Maar hoe weet je wat het goede is? 

Door alle goede dingen te analyseren en de gemeenschappelijke noemer op te 

sporen. Tja, als ik het zo beschouw, kan ik me wel voorstellen dat Plato, de 

fakkeldrager van Socrates' deugd, heeft geprobeerd de zaak van een wat steviger 

fundament te voorzien. 

 

Ik neem afscheid van mijn harige vriendje en volg het pad omhoog. De Akropolis 

boven mij vangt het laatste avondlicht. Het Parthenon, de tempel van de godin 

Athene, straalt nog altijd het oude zelfbewustzijn van de polis Athene uit. Het lijkt 

een goed moment om de bovenstad te bezoeken. Door de smalle straatjes en 

trappen van Plaka vind ik mijn weg omhoog. Bij de kassa sluit ik achteraan. In een 

poging de sfeer van weleer op te roepen probeer ik de videocamera's en 

fototoestellen om me heen weg te denken en de bont-blote zomerkleding van mijn 

mede-bezoekers door tunieken te vervangen. De cd-rom van mijn verbeelding 

hapert. Liep Plato hier rond? 

 

In het metrostation aan de voet van de Akropolis is het benauwd en drukkend. De 

mensen staan lijdzaam en met een lege blik in de ogen naar de reclameborden aan 

de overzijde te staren. De metro laat op zich wachten. Een schreeuwende vrouw 

komt van de trap aflopen. Is het een Griekse? Ik begrijp niet wat ze zegt. Ze wijst 

omhoog en lijkt ons, de wachtenden, van iets te willen overtuigen. Op een paar 

jongens na die haar uitlachen, reageert zo te zien niemand. De binnen rijdende trein 

verlost ons van de pijnlijk schelle kreten. De vrouw in haar haveloze kleding blijft 

alleen achter op het perron. Door het raampje ontmoet ik haar blik. Opeens zie ik de 

connectie met Plato. 'Je moet je eens mensen voorstellen in een soort onderaardse 

behuizing die op een grot lijkt', schrijft Plato. 'De mensen zitten daar van jongsaf, 

vastgebonden aan hun benen en hun hals, zodat ze niet weg kunnen, alleen maar 

recht vooruit kunnen kijken en vanwege de boeien niet in staat zijn hun hoofd in 



29 
 

welke richting te bewegen.' 

 

Plato was geen vrolijke jongen. Wij, gewone stervelingen, zitten allemaal gevangen 

in onze duistere wereld, zonder ons te beseffen dat daarboven een veel mooiere 

wereld is. De mensen zitten van jongsaf, vastgebonden aan hun gewoonten. De 

forenzen lijken inderdaad gevangen in hun dagelijkse leven, in hun 

consumptiepatroon, in hun ritme. Ze zijn slaaf van hun eigen leven en ze beseffen 

het niet. Waarschijnlijk zitten we allemaal tot op zekere hoogte gevangen in onze 

beperkingen. Wij laten geen vraagtekens toe in de ons vertrouwde en veilige wereld. 

Ik troost me met de gedachte dat ook Plato zijn beperkingen niet wist te overkomen. 

Zijn 'ideale' samenleving is benauwend, zonder ruimte voor kritiek, zonder ruimte 

voor buitenstaanders. Voor concrete voorstellen om de samenleving in te richten 

kunnen we beter niet bij hem aankloppen.  

Het lyceum 

Maar het punt dat Plato op de filosofische agenda heeft gezet lijkt mij nog altijd 

urgent en springlevend. Het is de vraag wat als richtlijn - als oriëntatiepunt - voor 

ons handelen kan dienen. 'Hoe (samen) te leven?' Ik zie geen antwoord op de 

gezichten om me heen als ik uitstap op het drukke Omoniaplein. De automobilisten 

beslechten luid toeterend de strijd tussen vrijheid en rechtvaardigheid. Ik vlucht naar 

mijn hotel om daar de dag van morgen af te wachten. 

De receptionist schudt zijn hoofd. Het Lukeion van Aristoteles, is hem onbekend. 

Jammer, ik heb nog een halve dag en zou graag de opgraving bezoeken waar de 

fundamenten van de peripatische school bloot zijn gelegd. Het moet ergens bij het 

Nationale Park zijn. Ik waag het erop. Een wandeling door Athene is sowieso 

verrassend. Loop hier nooit een hek voorbij, iedere bouwput opent een archeologisch 

feestje. Ik heb geluk. Bij het park tref ik een student die me nauwgezet de weg wijst 

naar de opgraving. Het terrein is verlaten en duidelijk niet voor publiek opengesteld. 

Met enige moeite verwerf ik mezelf een toegang. Er zijn mij blijkbaar wat Griekse 

socialisten voorgegaan. Op de schutting lees ik pasok en een zin waarin ik het woord 

eudaimonia ontcijfer. Iedereen heeft recht op geluk, vertaal ik vrij. Het kan geen 

toeval zijn dat deze gedachte (in een democratisch jasje) juist hier opduikt. Want 

'geluk', niet zozeer een gevoel van plezier, maar een 'goed leven' vormde het 

uitgangspunt voor Aristoteles' ethiek. Het goede kan niet van a tot z beschreven 

worden, zegt Aristoteles. Het moet vooral geleefd worden. Het lijkt mij een 

verfrissende gedachte na de platoonse aanpak. 

Aristoteles weigert de moraal volledig vast te leggen. Omdat het zich niet laat 

vastleggen. Maar dat wil niet zeggen dat hij alles maar toelaat. Het leven van een 

voortreffelijk mens is namelijk - en in deze beperking schuilt de morele angel van 

Aristoteles - gericht op 'volledige ontplooiing'. Deze ontplooiing is afhankelijk van een 

verstandig en goed afgewogen oordeel. Geluk is met andere woorden afhankelijk van 



30 
 

correct denken. Het onberedeneerde geluk van de verliefde of de al te 

gepassioneerde socialist zou bij Aristoteles niet door de keuring komen. 

Mijn tijd in Athene zit erop. Met enige spijt wandel ik een laatste maal voorzichtig om 

de ruïnes heen. Hoewel ik in de overblijfselen niet veel meer zie dan een vage 

plattegrond, neem ik met moeite afscheid van deze plek. Juist door hun vaagheid en 

onvolmaaktheid lijken deze stenen me iets te vertellen over het verleden. Ze 

pretenderen niet de zogenaamde 'fundamenten' van het westerse denken te zijn. Er 

zijn hier geen 'wortels' blootgelegd van een groeiende boom der kennis. Het 

lijnenspel van brokstukken onder mij, toont het verleden als een mogelijk raster dat 

ooit over de werkelijkheid is gelegd. De vorm van dit netwerk kan mij (mijn denken) 

nog altijd bepalen. Maar op het moment dat ik het patroon herken, zie ik ook de 

grenzen ervan. Misschien is dat wel de bevrijding die een tocht door de geschiedenis 

kan opleveren. 

De sterren boven Thales van Milete 

28 mei 585 voor Christus. Midden op de dag wordt het donker in de havenstad 

Milete. Een zonsverduistering. Iedereen schrikt, behalve politicus, astronoom, 

wiskundige en filosoof Thales van Milete. Hij heeft de zonsverduistering zien 

aankomen. 

 

Volgens Plato was Thales 'een van de zeven wijzen'. Aristoteles siert hem met het 

epitheton 'de eerste filosoof'. Hij zou als eerste op zoek zijn gegaan naar een 

oerbeginsel van de wereld, een archè. 'Alles is water', concludeerde Thales, iets wat 

gezien de grote hoeveelheid waterstof in onze atmosfeer nog niet zo'n gekke gok 

was. Wat Thales precies aanwees als archè is echter van ondergeschikt belang. 

Interessanter is het feit is dát hij een beginsel, een wetmatigheid zocht om inzicht te 

krijgen in de wereld. 

De eerste filosoof had al gelijk de reputatie van een verstrooide professor. Zo schrijft 

de altijd lekker roddelende Romein Diogenes Laërtius: 'Er wordt verteld dat Thales 

eens, toen hij door een oude vrouw uit zijn huis werd meegenomen om de sterren te 

observeren, in een kuil is gevallen en dat zijn kreet om hulp door de oude vrouw als 

volgt beantwoord werd: "Hoe kun je verwachten alles over de hemel aan de weet te 

komen, Thales, als je niet eens kunt zien wat vlak voor je voeten ligt?"' De inwoners 

van Milete, die Thales toch al nietsnutterij verweten, moeten er hartelijk om hebben 

gelachen. Thales nam wraak. In de winterperiode kocht hij alle olijfpersen in de 

wijde omtrek. Toen het jaar erop de olijven geoogst moesten worden, verkocht hij ze 

met fikse winst.   

De oorlog van Heraclitus 

De wereld wordt voorgestuwd door tegendelen die elkaar in een hevige strijd 

opvolgen. 'Dag wordt gevolgd door nacht', schrijft Heraclitus, 'zomer door winter, 

oorlog door vrede, een volle maag door honger'. Deze strijd der tegendelen is 



31 
 

volgens Heraclitus de motor van de ontwikkelingen in onze wereld. 'Oorlog is de 

vader van alle dingen.' Alleen een God kan vrede hebben met deze gang van zaken: 

'Voor god is alles mooi, goed en rechtvaardig; maar de mensen beschouwen het een 

als onrechtvaardig en het andere als rechtvaardig.’ Hoe moet de mens omgaan met 

de oorlog? 'Ik ben bij mezelf te rade gegaan', schrijft Heraclitus in een van zijn 

overgeleverde aforismen. Hij ontdekt dat de oorlog zich ook in ons innerlijk afspeelt. 

Tegenstrijdige emoties strijden om voorrang. Deze strijd is ook hier een universele 

wetmatigheid. De kunst is, zegt hij, 'kracht te putten uit dit universele gegeven, zoals 

een stad kracht put uit zijn wet.'  

 

Artikel 2: tekst over de dialoog Phaedrus 

Dialoog Phaedrus (Plato)  

De Phaedrus is een dialoog van Plato, waarschijnlijk rond 370-360 v.Chr. 

geschreven. In dit polyfone werk zijn meerdere thema's verweven, en, met 

uitzondering van het onderwerp 'politiek', komen alle onderwerpen uit Plato's filosofie 

hier aan bod. In de meest algemene zin is de beïnvloeding van de ene mens door de 

andere het hoofdthema[1]. Deze beïnvloeding kan plaatsvinden in de vorm van taal 

(retorica, dialectiek, filosofisch gesprek, geschreven taal), liefde of geneeskunde. Een 

tweede thema dat hier doorheen speelt is het onderscheid: wel of niet geïnspireerd. 

Dit onderscheid kan toegepast worden op de genoemde wijzen van beïnvloeding. 

Deelnemers aan het gesprek 

Socrates en Phaedrus, die we ook uit het Symposium kennen, zijn de enige twee 

personages. 

Inhoud 

Inleiding (227a - 230e) 

De dialoog begint met een beschrijving van de idyllische omgeving waarin het 

gesprek tussen Socrates en Phaedrus plaats zal vinden. Expliciet zegt Socrates[2] dat 

hij normaal altijd in de stad vertoeft, omdat alleen mensen hem iets kunnen leren, 

niet de natuur. Maar hij toont zich ontvankelijk voor het natuurschoon. Phaedrus en 

hij strekken zich op het heetst van de dag uit in de schaduw van een plataan, op het 

hellende gras langs de oever van de rivier de Ilyssos, waar ze het gezang van krekels 

horen. Phaedrus blijkt een redevoering over de liefde (van Lysias) bij zich te hebben, 

die hij gaat voorlezen. Lysias (±445 - 380 v. Chr) was een beroemd Grieks redenaar. 

Redevoering van 'Lysias' (230e - 237a) 

Deze pastiche van een redevoering van Lysias[3] bevat de stelling: het is beter om 

bemind te worden door een oudere minnaar die niet verliefd op je is, dan door 

http://nl.wikipedia.org/wiki/Plato
http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-0#cite_note-0
http://nl.wikipedia.org/wiki/Socrates_(filosoof)
http://nl.wikipedia.org/wiki/Symposium_(Plato)
http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-1#cite_note-1
http://nl.wikipedia.org/wiki/Lysias
http://nl.wikipedia.org/wiki/Pastiche
http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-2#cite_note-2


32 
 

iemand die dat wel is. Aan de liefde van iemand die zichzelf onder controle heeft zijn 

minder risico's verbonden, zijn liefde zal stabieler zijn. 

Phaedrus is enthousiast over deze tekst, Socrates niet. Hij zegt dat de rede misschien 

wel kunstig in elkaar gezet is, maar pover van inhoud en herhalingen bevat[4]. De 

taal is enigszins formeel en het tegendeel van meeslepend[5]; het is voor Plato een 

voorbeeld van een niet-geïnspireerde tekst. Phaedrus daagt Socrates nu uit zelf met 

een betere rede over ditzelfde thema te komen. Na enig tegenstribbelen gaat 

Socrates daarop in. 

Eerste redevoering Socrates (237a - 243e) 

Socrates begint met het geven van een definitie van erōs: liefde is de begeerte naar 

de vreugden van schoonheid, ondersteund door de specifieke begeerte naar mooie 

lichamen[6]. Hier onderbreekt Socrates zichzelf, om te constateren dat hij wel bezeten 

lijkt door de nimfen uit de omgeving[7]. Onder invloed zijn van erōs, dat wil zeggen 

verliefd zijn, is een ziekte. Zo iemand zal ook ten koste van zijn beminde proberen 

zijn eigen verlangens te bevredigen. En als zijn verliefdheid is opgehouden zal hij 

hem vergeten. Het is te vergelijken met de 'liefde' van wolven voor lammeren. 

Socrates' rede is minder formeel en gevarieerder dan die van 'Lysias', maar de 

'inhoud' is vergelijkbaar. Onmiddellijk na afloop realiseert Socrates zich dat Eros een 

God is, de zoon van Aphrodite, en dus niet iets slechts kan zijn. Het is misplaatst en 

getuigt van een gebrek aan eerbied hem zo voor te stellen als in deze reden is 

gebeurd. En het was ook allemaal niet waar wat gezegd werd. Een geheel andere 

rede is nodig om deze fout te herstellen. 

Socrates' tweede redevoering (243e - 257b) 

Socrates begint met een bewijs voor de onsterfelijkheid van (de)[8] ziel. Ziel is de 

(enige) bron van alle beweging, en zelf-bewegend. Ze moet er altijd geweest zijn, 

want anders dan door haar toedoen kan nooit enige beweging tot stand zijn 

gekomen. Als de ziel zou 'sterven' zou daarmee alles tot stilstand komen; maar 

'beweging' is haar essentie, en dus kan ze niet sterven[9]. Daarna lanceert Socrates 

de vergelijking van de ziel met een gevleugeld tweespan: de menselijke ziel bestaat 

uit een 'goed' (gehoorzaam) en een 'slecht' (eigenwijs) paard, plus de wagenmenner 

(het verstand), die het geheel in het gareel moet houden. Dan beschrijft Socrates 

een hemelse processie, die elke 10.000 jaar plaats vindt, en waarin de zielen (die 

van de goden gaan die van de mensen hierin voor) met hun vleugels opstijgen naar 

de rand van het hemelgewelf. De zielen van de goden voltooien deze reis 

gemakkelijk, en zij aanschouwen, op het rondwentelende gewelf, de eeuwige 

Ideeën. Onder de menselijke zielen ontstaat een enorm gedrang, omdat elke ziel 

naar boven streeft; als gevolg hiervan leiden de vleugels schade, en vallen veel 

zielen naar beneden zonder iets gezien te hebben van de Ideeën (dat worden de 

zielen die in dieren terechtkomen); andere zielen hebben gedeeltelijk de Ideeën 

aanschouwd: dit zien van de Ideeën wordt beschreven als een initiatie. Deze zielen 

http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-3#cite_note-3
http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-4#cite_note-4
http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-5#cite_note-5
http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-6#cite_note-6
http://nl.wikipedia.org/wiki/Eros_(god)
http://nl.wikipedia.org/wiki/Aphrodite
http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-7#cite_note-7
http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-8#cite_note-8
http://nl.wikipedia.org/wiki/Idee%C3%ABnleer


33 
 

komen terecht in menselijke lichamen. Hierbij treedt een gradatie op, in die zin dat 

de zielen die het meest gezien hebben bestemd zijn voor een man die wijsgeer 

wordt, of minnaar van het schone, of begaafd is voor het muzische of voor de liefde; 

voorlaatst in deze hiërarchie zijn de sofisten en wie bij het volk in het gevlei wil 

komen, en de zielen die het minst gezien hebben zijn bestemd voor tirannen[10]. 

Tijdens het leven op aarde na afloop van deze processie kunnen onze zielen 

herinnerd worden aan de Ideeën die ze gezien hebben, en met name het zien van 

Schoonheid is hiertoe geëigend (zaken als Rechtvaardigheid zijn voor ons veel 

moeilijker te 'herkennen'). En hiermee is een nieuwe conceptie van erōs 

geïntroduceerd: liefde ontstaat als onze ziel bij het zien van iemand anders herinnerd 

wordt aan de Idee van het Schone. (Socrates beschrijft alle fysieke en psychische 

verschijnselen die hiermee gepaard gaan[11]); alleen in het voorwerp van haar liefde 

vindt de ziel hiervoor haar dokter. Liefde van een echte minnaar is daarmee iets 

goddelijks, en hoger aan te slaan dan de attenties van een niet door liefde 

geïnspireerde 'minnaar'. 

Gesprek naar aanleiding van de redevoeringen (257b - 279c) 

Socrates rekt het begrip retorica op door alle gesproken woord erbij te betrekken; in 

deze zin is Zeno met zijn paradoxen ook een redenaar: ook hij weet mensen een 

illusie voor te houden, en deze als waarheid te presenteren. Om illusie van waarheid 

te kunnen scheiden is kennis van wat 'waar' is, nodig. Van dit onderscheid waar-

onwaar komt het gesprek op het maken van de juiste onderscheiden in het 

algemeen, hetgeen de kunst der dialectiek genoemd wordt. Het gaat hier om de 

kunst van het maken van de juiste onderverdelingen: Mania bijvoorbeeld kan een 

menselijke ziekte zijn, maar ook een goddelijke inspiratie. Deze laatste kan weer 

worden onderverdeeld in dichtkunst, voorspellende gaven, initiaties[12], en liefde (in 

de hemeltocht hebben de zielen één bepaalde God gevolgd; daarvan is het 

afhankelijk voor welke van deze gaven een menselijke ziel het best is toegerust.) De 

dialecticus kan deze onderscheidingen maken, maar ook andersom verschillende 

zaken onder één noemer brengen[13]. 

Hij die deze kunst van de dialectiek beheerst kan de retorica ten goede aanwenden. 

Hierna laat Socrates een aantal contemporaine redenaars de revue passeren, 

waarvan Pericles als de beste genoemd wordt, omdat deze in contact stond met 

Anaxagoras de filosoof. Aan het einde van de dialoog wordt de jonge Isocrates (436-

338 v.Chr.) als een veelbelovende redenaar genoemd. De goede redenaar wordt een 

psychagoog genoemd, iemand die zielen (in een bepaalde richting) leidt. De 

redenaar moet hiertoe zowel de ziel kennen, als ook zijn werktuig, de woorden, zoals 

een arts het lichaam moet kennen en de medicijnen. In die zin is de redevoering van 

'Lysias' slecht, want deze beroert de ziel niet. Dat komt doordat hij niet door de 

waarheid geïnspireerd was. 

http://nl.wikipedia.org/wiki/Sofisten
http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-9#cite_note-9
http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-10#cite_note-10
http://nl.wikipedia.org/wiki/Zeno_van_Elea
http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-11#cite_note-11
http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-12#cite_note-12
http://nl.wikipedia.org/wiki/Anaxagoras
http://nl.wikipedia.org/wiki/Isocrates


34 
 

Mythe van Theuth: waarde van het geschreven woord (274c - 277a) 

De Egyptenaar Theuth[14] had onder andere het schrift uitgevonden. Hij ging hiermee 

naar zijn koning, Thamos, die hem erop wees dat deze uitvinding wellicht eerder 

negatieve dan positieve kanten heeft. Het menselijk geheugen zal erdoor 

achteruitgaan, omdat mensen zullen steunen op geschreven aantekeningen. En 

verder zou een onderricht, alleen gebaseerd op geschreven teksten, een 

schijnonderricht zijn, dat onverdraaglijk arrogante mensen op zal leveren, die denken 

heel wat te weten, maar geen enkel inzicht en begrip hebben. 

Op deze mythe (afkomstig uit de koker van de schrijver Plato) bouwt Socrates voort, 

door het geschrevene te vergelijken met een schilderij waarop mensen staan 

afgebeeld: men kan ze bewonderen, maar ze zullen zwijgen wanneer men ze een 

vraag stelt. Zo zijn ook geschreven teksten slechts zwijgende imitaties van een echt, 

levend (filosofisch) gesprek. (Hier wordt dus niet en bloc alle geschreven woord 

afgewezen: dat wetten worden opgetekend bijvoorbeeld is in orde. Plato schreef 

dialogen om zoveel mogelijk die filosofische gesprekken te benaderen. Maar door 

deze mythe waarschuwt hij zijn lezers dat ook zijn eigen werk slechts geschreven 

woord is.) 

Artikel 2: Symposium van Plato 

Alexandra van Ditmars 

 

‘Het gaat niet om de schoonheid die je hebt, maar de schoonheid die je 

verlangt', schreef de Griekse filosoof Plato (427-347 v. Chr.). Hij was 

leerling van Socrates, leraar van Aristoteles en een van de meest 

invloedrijke denkers in de westerse filosofie. Bekend is de uitspraak van 

filosoof Alfred North Whitehead dat de Europese filosofie het best 

gekarakteriseerd kan worden als een aantal voetnoten bij Plato's werk. 

Plato staat dan ook twee keer in de IJzeren Lijst, waaronder op nummer 

zeven met Symposium (na 385 v. Chr.): de beroemdste discussie die ooit 

over de liefde gevoerd is. 

De titel is afgeleid van het Griekse symposion, dat ‘drinkgelag’ betekent. En dat is 

ook precies wat er in het werk plaatsvindt. Socrates, de komedieschrijver 

Aristophanes en enkele andere Atheense mannen nemen deel aan een 

feestmaal.  Naast uitgebreid gegeten wordt er vooral veel gedronken. Zij besluiten 

vervolgens een loflied te geven op de liefde, waarbij elk een eigen tafelrede houdt. 

In de tijd van de Oude Grieken valt liefde samen met Eros, de halfgod die liefde en 

verlangen personifieert. Nadat de oorsprong en het doel van Eros aan bod zijn 

http://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)#cite_note-13#cite_note-13


35 
 

gekomen, blijkt echter dat hij voor Plato meer symboliseert dan enkel liefde en lust. 

Eros is voor Plato een manier om de werkelijkheid te leren kennen. 

Bijzonder aan het werk is dat het ondanks grote filosofische gedachten toch 

makkelijk leesbaar is. Net als veel van Plato’s werken is Symposium een levendige 

dialoog, waarin zijn leermeester Socrates als gespreksleider optreedt. Plato was een 

enorm bewonderaar van Socrates en laat hem in zijn dialogen naar voren komen als 

een volmaakte persoonlijkheid. Ook fungeert Socrates als spreekbuis: Socrates 

verwoordt in de dialoog de gedachten waar Plato het mee eens is. De andere 

gesprekspartners brengen telkens filosofische standpunten in die Socrates vervolgens 

ontkracht. Zo komt langzaam een eigen visie – van Plato – naar voren. Dankzij deze 

stijl heeft het werk niet alleen een hoge filosofische waarde, maar is literair ook 

sterk. 

Phaedrus bijt het spits af en stelt in zijn rede dat Eros mensen aanzet tot moedig 

gedrag. Mensen maken zich zodra er liefde in het spel is namelijk snel zorgen over 

hun reputatie. Liefde heeft hierdoor een belangrijk ethisch aspect: Eros zet mensen 

aan tot het verrichten van goede daden en zich te schamen voor slechte daden. 

Phaedrus plaatst de halfgod ook in de literaire traditie, waarmee Plato laat zien dat 

hij een geleerd denker is die zijn geschiedenis goed kent. 

Pausanius volgt Phaedrus op, en vindt dat Eros in het algemeen verkeerd begrepen 

wordt. Er moet namelijk onderscheid gemaakt worden tussen twee soorten liefde: 

hemelse en aardse. In dit deel van het werk komt het homo-erotische aspect, dat 

erg gebruikelijk was in de klassieke oudheid, duidelijk naar voren. De hemelse Eros 

vindt namelijk altijd plaats tussen een man en een jonge jongen. De man dient als 

een leermeester voor de jongen en heeft ook een seksuele relatie met hem. 

Onderwijs, liefde en seks zijn hierdoor altijd met elkaar verbonden. Aardse liefde 

daarentegen is niet gericht op onderwijs, maar puur op verlangen naar zaken als 

geld en macht. 

 

De arts van het stel, Eryximachos, komt op zijn beurt met een wetenschappelijke 

beschrijving van Eros, waarbij harmonie centraal staat. Door gematigdheid kan er 

harmonie bereikt worden in liefde, die niet alleen te vinden is in relaties tussen 

mensen, maar ook in bijvoorbeeld de natuur en muziek. 

Hij geeft het woord door aan Aristophanes, waarop een van de bekendste stukken 

uit Symposium volgt. Aristophanes zegt dat mensen vroeger bolletjes waren, met 

twee hoofden en acht ledematen, die ofwel eenslachtig, ofwel tweeslachtig waren. 

Deze mensen werden echter te sterk, waardoor de goden zich door hen bedreigd 

voelden. Daarop besloot Zeus de mensen in tweeën te hakken. Zo ontstonden de 

homoseksuele mannen, die eerst een mannelijk bolletje waren, de homoseksuele 

vrouwen, die eerst een vrouwelijk bolletje waren, en de heteroseksuelen, die eerst 

tweeslachtig waren. Wij zijn tegenwoordig dus eigenlijk allemaal halve mensen. Eros 

is in dit opzicht de drang onze wederhelft – die ons weer heel maakt – te zoeken. 



36 
 

Het wordt ondertussen al laat, de avond loopt op zijn eind. Er zijn nog twee heren 

over die hun verhaal moeten doen, Agathon en Socrates. Agathon prijst Eros in al 

zijn aspecten: hij is mooi, jong, intelligent en gelukkig. Al het waardevolle en 

begerenswaardige op aarde is dankzij hem ontstaan, Eros is verantwoordelijk voor 

alle menselijke deugden. 

Socrates is het hier niet mee eens. Agathon beschrijft volgens hem het doel van 

Eros, in plaats van Eros zelf. Socrates vertelt vervolgens wat de wijze priesteres 

Diotima hem leerde over de liefde. Om die te begrijpen, is het van belang de 

oorsprong ervan te kennen. De liefde is ontstaan toen de god Poros, wiens naam 

‘vermogen’ betekent, werd verleid door Penia, ‘armoede’, en de halfgod Eros werd 

geboren. Aangezien hij werd verwekt op het geboortefeest van Aphrodite, de godin 

van schoonheid en liefde, werd Eros haar dienaar. Direct werd hij verliefd op haar 

schoonheid, en daarmee op schoonheid in het algemeen. Altijd is hij ernaar op zoek, 

net als zijn vader streeft Eros goede dingen na. Vanwege zijn moeders genen zal hij 

echter nooit bezit vergaren: hij jaagt schoonheid na, zonder het ooit te verkrijgen. 

Eros bevindt zich hierdoor overal tussenin, tussen hebben en niet-hebben, maar ook 

tussen wijsheid en onwetendheid. Dit maakt hem heel geschikt voor de filosofie. 

Wijze mensen en goden houden zich namelijk niet bezig met filosofie, want zij 

bezitten al wijsheid. Domme mensen verlangen er niet naar, en besteden er daarom 

geen aandacht aan. Alleen de mensen uit de groep daar tussenin kan filosoof 

worden, zij verlangen naar wijsheid maar bezitten het nog niet. Deze liefde naar 

wijsheid is de liefde van Eros, stelt Socrates. Liefde, schoonheid en wijsheid zijn 

daarin nauw met elkaar verweven. Seksuele liefde en fysieke schoonheid ziet Plato 

slechts als opstapje naar zijn ideaalbeeld van liefde: een alomvattende passie voor 

wijsheid. 

 

‘De schoonheid in haar essentie bereik je als het ware via de treden van een trap’ 

schrijft Plato hierover. Het herkennen van schoonheid begint bij de liefde voor een 

mooi jongenslichaam. Wie op die manier schoonheid waardeert, zal die vervolgens 

ook zien in andere lichamen en zaken. Het gaat dan niet langer om de fysieke 

passies en dingen die schoonheid bezitten, maar om de schoonheid van de ziel. 

Zodra je in staat bent die in alle zielen te ontdekken, kan je schoonheid zien in de 

wetten van de natuur, in de structuren van alle dingen in de wereld. Dit is het inzien 

van de schoonheid als zodanig, waarbij er volledig geabstraheerd is van het fysieke – 

en dat is het domein van de filosofie. Deze ‘intellectuele erotiek’ is echter voor weinig 

personen weggelegd, veel mensen blijven hangen in hun lichamelijke verlangens. 

 

Vanuit de waardering van oppervlakkige, fysieke schoonheid kan je dus uiteindelijk in 

contact komen met werkelijke, hogere schoonheid. Deze gedachte weerspiegelt 

Plato’s beroemde kentheorie, waarin het menselijk kenvermogen zich eerst richt op 

iets werelds, om vanuit daar in contact te komen met ware kennis, in dit geval de 



37 
 

wet van schoonheid. 

 

Ondanks dat onze conceptie van Eros veranderlijk is, blijft de wet van schoonheid 

altijd gelijk. De ultieme schoonheid, schoonheid als vorm in de structuur van de 

wereld, is onveranderlijk. Het is het goddelijke idee ervan, dat hij ‘de idee 

Schoonheid’ noemt. De filosofische zoektocht hiernaar is het meest waardevol van 

alle menselijke kunsten en wetenschappen. 

Aan het einde van dit loflied is iedereen dronken, behalve Socrates, al heeft hij 

beslist het meest gedronken. De avond eindigt in chaos, waarbij uiteindelijk het 

grootste deel van het gezelschap dronken in slaap valt. Socrates blijft tot het 

morgengloren actief discussiëren met Agathon en Aristophanes. Als ook zij in slaap 

vallen begint Socrates energiek aan de nieuwe dag. Zijn geest is als enige bestand 

tegen het zwakke lichaam, zoals een ware filosoof betaamt. 

 

Artikel 3: Aristoteles: 'Alle mensen streven van nature naar weten' 

Erno Eskens, FM nr. 8/2005 

 

Aristoteles, de beroemde leermeester van Alexander de Grote, schreef met 

zijn Metafysica een even invloedrijk als ontoegankelijk werk. 

De Metafysica van Aristoteles is een schier onleesbaar boek. Pagina na pagina geeft 

Aristoteles definities van begrippen als oorzaak, volmaakt, geheel, beginsel, onwaar, 

echt et cetera. De beschrijvingen zijn gespeend van iedere humor, de zinnen zijn 

veel te lang en de terminologie is om hoofdpijn van te krijgen. Waar je met enige 

moeite nog door de Ethica - 'houd het midden tussen de uitersten' - heen kunt 

komen, daar blijft de Metafysica taaie kost. Men leze de definitie van 'houding': 'In 

de ene zin als het ware een werkzaamheid van dat wat houdt of heeft én dat wat 

gehouden of gehad wordt, als een soort handeling of beweging; waar het een 

bewerkstelligt en het andere bewerkstelligd wordt is tussen beide de 

bewerkstelliging; zo is tussen degene die een gewaad heeft en het gewaad dat 

gehad wordt een houding of hebbing.' Ga er maar aan staan. Toch is de Metafysica 

een van de invloedrijkste boeken uit de filosofie. Misschien juist wel omdat alle 

begrippen er zo uitputtend in worden gedefinieerd.  

 

Vijftien jaar geleden vatte Ben Schomakers het plan op om het boek te vertalen. 

Onlangs verschenen dan de eerste twee banden bij uitgeverij Damon. De tweede 

https://www.filosofie.nl/nl/artikel/hitlist/v200508/1/index.html


38 
 

band bevat de eerste zes boeken van de Metafysica - Grieks en Nederlands staan 

fraai naast elkaar. De eerste band bevat alleen een inleiding. Schomakers schrijft 

daarin onder meer over het leven van Aristoteles, die in 384 voor Christus in de 

Macedonische kustplaats Stagira werd geboren. Hij was van goede komaf, en had in 

Stagira voldoende toekomst, maar hij prefereerde Athene, de stad van Diogenes, 

Socrates en Plato. Hij nam les aan Plato's Academie en ontwikkelde een eigen visie 

op de filosofie. Hij ontpopte zich tot aards denker, met veel interesse in natuurkunde 

en biologie. Het moeten de vakken zijn geweest die hij met liefde heeft onderwezen 

aan Alexander de Grote, zijn beroemdste leerling. Aan het einde van zijn leven blikte 

Aristoteles terug op alle aardse filosofie om die in perspectief te plaatsen. Het leidde 

tot een zuiver beschouwelijk boekwerk: de Metafysica. 

Aristoteles' Metafysica gaat over ontologie: de leer van het zijn als geheel en van de 

afzonderlijke zijnden. Centraal staat het Griekse begrip ousia. Tot nu toe vertaalde 

men dat meestal als 'substantie', 'wezen' of 'essentie'. Doorgaans liet men de 

woordkeuze afhangen van de context. Maar Schomakers kiest voor een rechtlijnige, 

letterlijke vertaling. Hij gebruikt voor ousia steevast de term 'dat-wat-is'. De toch al 

moeilijke tekst wordt er niet leesbaarder van. En je blijft je al lezend toch afvragen of 

Aristoteles hier essentie of substantie bedoeld kan hebben. Toch kun je Schomakers 

niet aanrekenen dat het Grieks zo taai en vaag is. Hij is immers dicht bij het 

onmogelijke Grieks gebleven. Schomakers heeft gelijk wanneer hij zegt dat het 

weinig zin heeft om zo'n tekst eens even lekker leesbaar presenteren. Dat kan niet, 

of het zou alleen maar tot betekenisverlies leiden. En dat wil je niet bij dit boek, want 

dit boek gaat nu juist over de afbakening van betekenissen. 

Gelukkig bevat de Metafysica ook veel prachtige, heldere passages. Neem de 

beroemde eerste zinnen van het eerste boek: 'Het is naar weten dat alle mensen van 

nature streven. Een aanwijzing daarvoor is hun voorliefde voor de waarnemingen. 

Die voorliefde geldt de waarnemingen namelijk ook omwille van zichzelf, los van enig 

nut, en het meest van al de waarneming door middel van de ogen.' 

 

Artikel 4: voorbeelden van syllogistiek, Aristoteles. 

Een bekend voorbeeld van een syllogisme is de volgende geldige redenering:  

Alle mensen zijn sterfelijk (majorpremisse) 

Socrates is een mens (minorpremisse) 

----------------------------------------------- 

Socrates is sterfelijk (conclusie) 

Dit syllogisme is een geldige redenering, omdat de conclusie noodzakelijkerwijs 

voortvloeit uit de voorafgaande premissen. De majorpremisse is universeel 

bevestigend en de minorpremisse en conclusie zijn particulier bevestigend. Socrates 



39 
 

is de minorterm, mens is de middenterm en sterfelijk is het predicaat. De conclusie is 

waar omdat de voorafgaande premissen ware beweringen zijn.  

Nog een voorbeeld:  

Alle deelnemers aan Wikipedia heten Piet (eerste premisse) 

Ik ben deelnemer aan Wikipedia (tweede premisse) 

Ik heet Piet (conclusie) 

Deze redenering is formeel geldig, want de conclusie vloeit noodzakelijk voort uit de 

twee premissen. De conclusie is echter niet waar, aangezien de bewering in de 

eerste premisse niet waar is.  

Een fout voorbeeld:  

Alle auto's die na 1994 zijn gebouwd hebben een katalysator (eerste 

premisse) 

Mijn auto heeft een katalysator (tweede premisse) 

Mijn auto is gemaakt na 1994 (conclusie) 

Deze redenering is formeel ongeldig, want de conclusie wordt impliciet getrokken uit 

"Alle auto's die voor 1994 zijn gebouwd hebben geen katalysator" (en "mijn auto 

heeft een katalysator"). 

Dit is echter geen geldige inversie van de majorpremisse, want er kunnen auto's van 

voor 1994 zijn die wel degelijk een katalysator hebben. De eerste premisse impliceert 

niet dat alléén auto's die na 1994 zijn gebouwd een katalysator hebben. Etc. 
 

Artikel 5: Gelukkig zijn is een keuze 

Tim Miechels, FM nr. 5/2014 

 
 

Volgens filosoof Miriam van Reijen komen negatieve emoties voort uit onware 

gedachten over de werkelijkheid. Je ideeën erover zouden dus moeten veranderen. 

‘Schuldgevoel is gebaseerd op de gedachte dat het ook anders had gekund.’ 

Voor lichamelijke problemen ga je naar een arts, voor mentale problemen ga je naar 

een filosoof, zo dacht men in de Klassieke Oudheid. Bij hevige mentale problemen en 

stoornissen gaan we tegenwoordig naar een psycholoog. Maar voor alledaagse 

gevoelens van onvrede kan filosofie nog steeds een oplossing bieden, meent Miriam 

van Reijen, hoofddocent van de basisopleiding filosofie in de praktijk aan de 

Internationale School voor Wijsbegeerte te Leusden. 

 

https://www.filosofie.nl/nl/artikel/hitlist/v201405/1/index.html


40 
 

Van Reijen baseert zich op de stoïcijnse filosofie. De stoïcijnen, een groep Griekse en 

Romeinse filosofen uit de klassieke oudheid, ontwikkelden een geluksfilosofie die 

erop gestoeld is dat negatieve emoties onschadelijk worden gemaakt. Het idee is 

simpel: emoties zijn gebaseerd op onware oordelen over de wereld om ons heen. Op 

het moment dat je dat inziet, is je gemoed onverstoorbaar en is je geluk niet langer 

afhankelijk van wat er in de wereld gebeurt. 

 

Van Reijen laat zien hoe dat in de praktijk werkt. ‘Er kwam een student naar me toe 

met het volgende probleem: ze voelde zich schuldig omdat ze een weekend niet 

gestudeerd had. Hierop vroeg ik: “Waarom heb je dan niet gestudeerd? Had je wel 

gewoon kunnen studeren?” Het antwoord daarop was stellig: “Ja, ik had gewoon 

kunnen studeren.” “Waarom heb je dat niet gedaan dan?” “Omdat er iemand op 

bezoek kwam dat weekend.”’ 

Dat de student voorrang gaf aan het bezoek betekent volgens van Reijen dat ze niet 

had kunnen studeren. ‘De student heeft het enige gedaan wat voor haar, als de 

persoon die ze op dat moment was, mogelijk was. Ze had niet anders kunnen doen. 

Schuldgevoel is altijd gebaseerd op de gedachte dat het ook anders gekund had. Die 

gedachte is onwaar.’ 

 

Hoe komen mensen dan op dat soort onware gedachten? Dit laat zich volgens Van 

Reijen het best illustreren aan de hand van een voorbeeld van de filosoof Arthur 

Schopenhauer. ‘Een plasje water ligt rustig op de grond. Dan zegt dat plasje: “Ik lig 

hier nou wel, maar ik zou ook kunnen golven of kunnen koken, omhoogspuiten of 

omlaagstorten. Dat kan ik allemaal.” Wat dat plasje opnoemt zijn inderdaad dingen 

die water in principe kan, maar alleen onder bepaalde omstandigheden. Water kan 

golven als er wind overheen blaast en koken bij hoge temperaturen, maar als die 

omstandigheden er niet zijn, kan het die dingen niet.’ 

 

Zo is het ook bij de student uit het voorbeeld. ‘Ze baseerde de gedachte dat ze wel 

had kunnen studeren op het feit dat ze het vorige weekend ook gestudeerd had. 

Maar de vraag is niet of ze in een ander weekend wel kon studeren, maar of de 

mens die zij is dit weekend had kunnen studeren. Het antwoord op die vraag is: 

nee.’ De student maakte dezelfde denkfout als het plasje water: zoals water in 

principe kan koken, maar alleen onder bepaalde omstandigheden, kan een student 

ook alleen onder bepaalde omstandigheden studeren. ‘Op het moment dat je dat 

inziet en accepteert, verdwijnt het schuldgevoel.’ 



41 
 

 

Hetzelfde principe gaat op voor een emotie als woede of irritatie. Stel dat je een 

afspraak hebt, maar de ander komt niet opdagen, waardoor je uren staat te 

wachten. ‘Dan word je kwaad, omdat je denkt: diegene had mij niet mogen laten 

wachten.’ De gedachte dat iemand anders iets niet had mogen doen ligt aan de basis 

van irritatie. Deze gedachte veronderstelt echter dat diegene het ook anders had 

kunnen doen, en dat klopt volgens Van Reijen niet. ‘Er is altijd een oorzaak voor wat 

mensen doen; degene die je laat wachten kan niet anders dan te laat komen. Als je 

weet en accepteert dat er altijd een oorzaak is, hoef je de concrete oorzaak ook niet 

meer te kennen. Dan ben je fundamenteel immuun voor elke irritatie.’ 

  

De crux om negatieve emoties te voorkomen zit hem dus in het inzicht dat je het niet 

anders hadden kunnen doen. Degene op wie je staat te wachten kon niet anders dan 

te laat komen, zoals de student niet anders kon dan zich in het weekend over haar 

bezoek ontfermen. Maar waarom had de student het eigenlijk niet anders kunnen 

doen? Ze had toch, ondanks het bezoek, gewoon kunnen besluiten om te gaan 

studeren? We zijn toch niet, als een plasje water, helemaal overgeleverd aan de 

omstandigheden? Wij mensen hebben toch een vrije wil? 

  

Niet fatalistisch 

Het geloof in de vrije wil is volgens Van Reijen de grote boosdoener waar 

het gaat om negatieve emoties. Zelf gelooft ze in een wereld die helemaal 

is gedetermineerd. Dat wil zeggen, alles wat er in de wereld gebeurt, 

inclusief ons eigen denken en kiezen, verloopt volgens de wetmatigheden 

van de natuur. Hiermee gaat ze nog een stapje verder dan haar stoïcijnse 

voorgangers: ‘Epictetus zegt bijvoorbeeld: een situatie zelf heb je niet in je 

macht, maar hoe je je verhoudt tot die situatie wel.’ Onzin, stelt Van 

Reijen. ‘Je kunt je eigen gedachten niet beïnvloeden. Gedachten kunnen 

alleen beïnvloed worden en veranderen door iets van buitenaf.’ Zo kunnen 

cursisten geïnspireerd raken door een lezing van haar over de stoïcijnse 

filosofie, en dat kan een verandering in gevoel en gedrag veroorzaken, wat 

zonder deze invloed van buitenaf niet gebeurd zou zijn. 

Het feit dat alles wat gebeurt, inclusief ons eigen denken en willen, bepaald wordt 

door voorafgaande oorzaken, betekent niet dat je als een ware fatalist bij de pakken 

neer hoeft te gaan zitten. ‘Dat gedrag impliceert namelijk dat je al weet wat er in de 

toekomst gebeurt. Een fatalist denkt bijvoorbeeld: ik ben ernstig ziek, dus dat zal wel 



42 
 

de bedoeling zijn. Maar dat weet je helemaal niet. Misschien is het wel zo 

gedetermineerd dat je de ziekte overwint en gewoon weer beter wordt. Mensen 

moeten altijd keuzes maken, omdat het bij gebrek aan kennis van álle oorzaken die 

een rol spelen nog niet mogelijk is de toekomst met zekerheid te kennen. 

Zogenaamd fatalisme is nooit een optie, omdat je niet met zekerheid kunt weten en 

dus voorspellen hoe iets gedetermineerd is. Kiezen moet je toch, alleen is deze keuze 

niet vrij. De keuze die je feitelijk maakt is altijd het resultaat van de persoon die je 

op dat moment bent.’ 

 

Dat wij deze keuzes toch als vrij ervaren legt Van Reijen uit aan de hand van een 

voorbeeld van Spinoza: ‘We zien de zon als klein, terwijl we weten dat hij in 

werkelijkheid groter is. De wetenschap heeft berekend hoe groot de zon 

daadwerkelijk is, en kan zelfs verklaren hoe het komt dat we de zon klein zien, maar 

die kennis verandert niets aan het feit dat wij hem klein zien. We ervaren de vrije wil 

door middel van introspectie op momenten van keuze, maar dat we hem ervaren is 

geen garantie dat de vrije wil ook echt bestaat. Zelfs als je weet dat de vrije wil niet 

bestaat, ervaar je hem toch nog steeds. Net zoals je de zon als klein blijft 

waarnemen, terwijl je weet dat hij veel groter is.’ 

 

Artikel 6: Epicurus - filosoof van het genot 

Leon heuts, 24-06-2014 

In een wereld vol met Ipads, vliegvakanties, fijne restaurants en een tamelijk vrije 

seksuele moraal is juist genieten een delicate kwestie. Wie geen maat houdt, is nooit 

tevreden met wat hij heeft en zal dus nooit genoeg hebben. Wie leeft als een 

kluizenaar durft nergens meer van te genieten. Je zou het niet zeggen, maar een 

juiste levenshouding is de beoefening van het hedonisme. Niet de hedendaagse, 

mateloze variant van steeds hogere bonussen, coke en vrouwen – zoals in de film 

'The wolf of Wall Street' van regisseur Martin Scorcese – maar die van Epicurus. 

Nu had Epicurus in de Klassieke Oudheid een slechte naam. Hij zou een verdorven 

geest zijn geweest, slechts uit op vrouwen en kicks. De stoïcijn Diotimus schreef 

vijftig obscene brieven, ondertekend met ‘Epicurus’, om hem zwart te maken. En tot 

op de dag van vandaag noemen we een genotzuchtig persoon een epicurist. 

 

Toch is alle laster vooral spin van vijandige filosofische scholen. Ja, volgens Epicurus 

is genot het hoogste doel. Maar genot is een delicate kwestie, iets waarbij we de 



43 
 

langere termijn in ogenschouw moeten nemen. Wie zich vandaag volpropt met eten, 

heeft morgen immers spijt. En niet alleen omdat hij buikpijn heeft, maar ook omdat 

onmiddellijke bevrediging van behoeften snel nieuwe verlangens creëert; een 

fenomeen waar fastfoodketens nog steeds mee scoren. Epicurus schrijft: ‘niets is 

toereikend voor degene voor wie het toereikende te weinig is’. 

 

De echte levensgenieter houdt maat. Vooral met verlangens die niet noodzakelijk 

moeten worden vervuld om in leven te blijven, zoals roem of rijkdom, moeten we 

voorzichtig omspringen. Doorgaans leiden ze slechts tot onrust, terwijl het ware 

genot juist volmaakte gemoedsrust is. Ataraxia, ofwel onverstoorbaarheid. ‘Stuur mij 

een kaas, zodat ik te allen tijde een feestmaal kan aanrichten.’, schrijft Epicurus. Wie 

zijn verlangens onder controle heeft, geniet optimaal van de kleine dingen. 

  

Epicurus stichtte een filosofische commune in de tuin bij zijn huis, waar hij samen 

met volgelingen het hoogste genot (hèdonè) cultiveerde. Opmerkelijk is dat iedereen 

hier welkom was, gratis en ongeacht geslacht of afkomst. Vooral over de 

aanwezigheid van vrouwen raakten de niet-ingewijden niet uitgepraat – het was het 

begin van alle vijandige roddel. Misschien had hij meer in de openbaarheid moeten 

treden, een publieke taak moeten aanvaarden zoals de Stoïcijnen vaak wél deden. 

Vooral de Romeinse Stoa heeft grote staatslieden opgeleverd. Maar het motto van de 

epicuristen is nu juist ‘leef in het verborgene’, ver weg van het publieke gewoel 

vinden we het geluk. 

 

Overigens zal de vijandige roddel Epicurus onberoerd hebben gelaten. Zelfs de dood 

boezemde hem geen angst in. ‘Zolang wij er zijn, is de dood er niet, en als de dood 

er is, zijn wij er niet’, schrijft Epicurus met kenmerkende geestelijke kalmte. 

 

Artikel 7: Plotinus: één groot schouwtoneel, vol met rolwisselingen en 

gespeeld gejammer 

Rein Ferwerda, FM nr. 7/2005 

Hoe kan er kwaad in de wereld zijn als we uitgaan van een goede 

schepper? Plotinus gedachten over dit oude probleem blijken precies 1800 

jaar na zijn geboorte nog steeds troostrijk, ook voor ongelovigen. 

https://www.filosofie.nl/nl/artikel/hitlist/v200507/1/index.html


44 
 

Nadat Plotinus tot zijn veertigste had gestudeerd in Alexandrië, sloot hij zich aan bij 

een expeditie van de Romeinse keizer tegen Perzië en India. Zijn doel was om nader 

kennis te maken met filosofen uit die landen, maar de expeditie mislukte en Plotinus 

kon zich ternauwernood het vege lijf redden. Daarna trok hij naar Rome waar hij 

vijfentwintig jaar lang filosofie studeerde. Hoewel hij er trots op was een volgeling 

van Plato, een platonicus te zijn, blijft zijn filosofie ook een kritische reactie op 

Perzische en Indiase filosofen. 

Vooral waar het gaat om het kwaad, verschilt Plotinus diepgaand van mening met 

deze denkers. In het wereldbeeld van de Perzische filosoof Zarathoestra en van de 

meeste gnostici, ‘kennismensen’, was deze wereld het product en het strijdtoneel van 

twee tegengestelde machten, een goede en een kwade. Zij konden de vraag hoe er 

kwaad in de wereld kon zijn betrekkelijk eenvoudig oplossen: alle onvolkomenheden 

schreven ze toe aan de invloed van de kwade macht. De gnostici verkondigden dat 

ze zelf van hoge afkomst waren en dat deze wereld en de andere mensen producten 

waren van een slechte schepper. Voor denkers die alles in deze wereld onder het 

bestuur van één goede God of van één goede macht plaatsten lag het probleem 

aanzienlijk ingewikkelder. Ze konden er niet onderuit te erkennen dat in deze wereld 

niet alles volmaakt verloopt, maar konden ook niet zomaar aanvaarden dat een 

goede bestuurder met opzet of ongewild het kwaad in deze wereld zou toelaten. Op 

een aantal plaatsen in zijn oeuvre, met name in Enneaden II 9, III 2 en 3, gaat 

Plotinus diep op dit probleem in. 

In felle bewoordingen verzet hij zich tegen de opinie van de gnostici, die hij goed 

kende, ook uit zijn eigen omgeving. Hoe is het mogelijk, roept hij uit, dat iemand kan 

beweren dat deze wereld door een slechte schepper is gemaakt? Kijk naar de hemel 

en zie dan vol bewondering hoe de hemellichamen zich in harmonieuze banen door 

het heelal bewegen. Daarmee vormen ze toch een voortreffelijke afbeelding van de 

intelligibile of ‘te denken’ wereld, waar alles in perfecte regelmaat de wetten volgt die 

het Ene erin heeft aangebracht. Tegelijkertijd is hij er zich terdege van bewust dat 

ondanks deze schitterende harmonie van het heelal, waar onze aarde ook deel van 

uitmaakt, hier op aarde het kwaad soms goede mensen treft en dat verbijsterende 

natuurrampen veel onschuldige levende wezens in één keer wegvagen. Hij ziet het 

dan ook als zijn taak om een redelijke verklaring te bedenken voor al het leed en 

onrecht dat in de ‘beste der werelden’ plaatsvindt. 

 

Gallig 

Plotinus brengt naar voren dat onze wereld een levend organisme is. In dit levende 

organisme hangt alles met alles samen. Als elk onderdeel zijn eigen functie goed zou 

vervullen, zou het geheel volmaakt leven. Maar soms ‘vergeet’ een onderdeel zijn 

taak en gaat het zijn boekje te buiten. Gal bijvoorbeeld heeft een nuttige functie, 

maar als er te veel gal wordt geproduceerd, maakt hij de mensen gallig en wekt hij 

ongeremde woede op die hen tot onbesuisde daden kan brengen, in het ergste geval 

zelfs tot moord. Daarmee is echter niet gezegd dat gal een kwaad is: gal blijft een 



45 
 

nuttig onderdeel van een goed geordend lichaam. Een ander voorbeeld: leven op de 

aarde is alleen mogelijk doordat aardschollen zich eens boven de zee hebben 

verheven. Als deze aardschollen daarna op hun plaats zouden blijven zou alles 

perfect verlopen. Maar soms drukken ze tegen elkaar aan en proberen ze elkaar te 

verdringen, waardoor er een tsunami kan ontstaan, die alle leven in een 

verwoestende stroom meesleurt en vernietigt. In de ogen van Plotinus is het in zo’n 

situatie absurd om (in moderne bewoordingen) te zeggen dat Allah straffend 

optreedt omdat niet alle mensen in het betreffende gebied goede moslims zijn of dat 

God zijn woede toont omdat op zondagmorgen alle mensen in de kerk behoren te 

zitten. Plotinus zou wellicht de mogelijkheid niet uitsluiten dat deze lichte 

verschuiving van de schollen nodig was om het leven op aarde op lange termijn in 

stand te houden. In de natuur is het, in zijn visie, nu eenmaal een gegeven dat de 

ene plant de andere van het zonlicht berooft en verstikt en dat het ene dier het 

andere verslindt om in leven te blijven. En in een goed bestuurde stad heb je dikwijls 

een beul nodig om de stad bestuurbaar te houden. Wat slecht is voor de een kan 

goed zijn voor de ander en voor het geheel. Ook in dit universum gaat het niet in de 

eerste plaats om de delen, maar om het geheel. De delen horen hun functie 

natuurlijk goed uit te oefenen, maar als ze dit nalaten mag men de bestuurder van 

het heelal deze tekortkoming niet aanrekenen en zeggen dat hij de zaak slecht 

geschapen heeft. 

 

In samenhang hiermee moet men zich volgens Plotinus ook realiseren dat het 

zogenaamde kwaad dat mensen treft wellicht helemaal geen kwaad is. Het ontbreekt 

mensen vaak aan inzicht in de dingen, waardoor ze niet begrijpen dat iets wat 

ogenschijnlijk slecht is nuttig voor hen kan zijn om hen te behoeden voor nog 

grotere ellende. Misschien kan een hartaanval waardoor een jachtig mens getroffen 

wordt hem wel tot het inzicht brengen dat hij een ander leven moet gaan leiden, dat 

voor zijn omgeving nuttiger is. Doordat een stad in een oorlog verwoest wordt, wordt 

er vaak een veel mooiere stad voor in de plaats gezet. Op die manier gebruikt de 

goede bestuurder van het heelal niet zelden slechte dingen om het heelal in goed 

staat te houden. 

 

Tijdelijke rol 

Plotinus bedient zich van vergelijkingen om de goedheid van deze wereld als geheel 

duidelijk te maken. Een schilder zal bijvoorbeeld in het algemeen niet één kleur 

gebruiken om een mooi schilderij te maken, maar meerdere. De minder mooie 

kleuren zullen juist de mooiere beter doen uitkomen, zoals ook een componist 

schrille of zelfs detonerende tonen kan gebruiken om het hele muziekstuk mooi te 

laten klinken. En niemand zal een toneelschrijver verwijten maken omdat er in zijn 

toneelstuk niet louter helden voorkomen, maar ook schurken die liederlijke taal 

uitslaan. Ook schurken leveren hun bijdrage tot het mooie geheel. En als een 

toneelpersonage sterft? Wel, dan trekt de speler een ander kostuum aan en treedt 



46 
 

hij in hetzelfde stuk opnieuw op als een ander personage. Of hij gaat naar huis en 

leert een andere rol in een nieuw stuk. Zo is het in de werkelijkheid ook. De dood 

van een individu is vooral voor de nabestaanden soms een bron van veel verdriet. 

Maar al dat leed mag ons niet blind maken voor het feit dat leven nu eenmaal 

sterven inhoudt. Alleen doordat de dood aan individuele levens een eind maakt, kan 

het leven als geheel verdergaan. Leven op aarde is een afspiegeling van het eeuwige 

leven in de intelligibile wereld en wordt gekenmerkt door afwisseling. De afwisseling 

zorgt ervoor dat de wereld zich baadt in een fleurige pracht van een eindeloze 

variatie aan planten, dieren en mensen. Als mensen voortijdig omkomen, 

bijvoorbeeld door een oorlog, gaan ze alleen maar sneller naar de plaats waar ze 

toch terecht moeten komen, maar ze komen ook sneller terug om opnieuw van het 

leven te genieten. De wereld is één groot schouwtoneel vol met rolwisselingen en 

gespeeld gejammer en geweeklaag. Mensen beseffen veel te weinig dat ze hier 

slechts een tijdelijke rol vervullen en dat ook het vergieten van tranen een spel is. 

Trouwens, huilen is geen bewijs dat ons iets slechts is overkomen: ook kinderen 

huilen vaak om niets. 

 

Een danser maakt op het toneel vaak bewegingen die tegen elkaar ingaan, maar hij 

doet dat om de toeschouwers een compleet geheel van één beweging te laten zien. 

Men mag niet zeggen dat een buiging naar beneden slecht is en een sprong omhoog 

goed. Of dat een danser slecht is omdat hij een neerwaartse buiging maakt. Elke 

beweging heeft haar eigen functie. Dat geldt ook voor de verschillende personages in 

een toneelstuk. Een regisseur zal voor de onderscheiden rollen mensen kiezen die 

erbij passen. Een van die rollen kan best die van een schavuit zijn. En in zo’n situatie 

is het niet terecht een speler te beoordelen naar de rol die hij speelt, maar naar de 

manier waarop hij zijn rol vertolkt. Als hij het slecht doet krijgt hij een volgende keer 

een nog slechtere rol. Maar als hij het goed doet wordt hij geëerd en krijgt hij in het 

volgende stuk een mooiere. Zo speelt de ziel op deze aarde ook haar rol. Als ze goed 

speelt krijgt ze na dit leven een beter leven en doet ze het slecht dan zal ze 

misschien het leven van een dier moeten leiden. En net zomin als men de 

toneelschrijver mag verwijten dat hij niet allemaal goede mensen in zijn stuk laat 

optreden, mag men de bestuurder van het heelal verwijten dat er ook schurken op 

aarde rondlopen. Het belangrijkste is dat er leven is, in een oneindige variatie. Ook in 

de schilderkunst gaat het niet om volmaakte symmetrie tussen de delen van een 

portret, maar om de levendigheid ervan. Een lelijk, maar levend gelaat is ook altijd 

mooier dan dat van een gestorvene, hoe fraai en symmetrisch de trekken daarvan 

nog mogen zijn. 

 

Bij de beantwoording van de vraag naar het waarom van het kwaad in de wereld 

moeten we ook bedenken dat wij zelf een vrije wil hebben. We moeten niet alles 

afschuiven op machten boven ons. Het gaat erom hoe wij reageren op de 

omstandigheden. Dat en niet de omstandigheden hebben we in onze eigen hand en 



47 
 

naar onze reactie daarop worden we beoordeeld. Wij hebben een hoge oorsprong en 

dragen daarvan de sporen in ons, een goddelijke vonk die ons denken op de bron 

van alles, het Ene gericht houdt. Wij zelf zijn verantwoordelijk voor onze daden, en 

daarmee beantwoorden we aan de opdracht die onze positie binnen dit universum 

ons oplegt. Als we slechte dingen doen, doen we die zonder dat we daartoe door een 

hogere macht worden gedwongen. Als we slechte vrienden volgen moeten we ons 

zelf de schuld geven en niet die vrienden. Als de oogst mislukt moeten we dat niet 

aan de goden verwijten, maar aan onze slechte zorg voor de planten. Als we onze 

gezondheid ondermijnen door een slecht leven, moeten we onszelf beschuldigen en 

inzien dat we niet de raad van de dokter hebben opgevolgd. Bidden om zulk kwaad 

van ons te weren helpt niet. En als natuurrampen of andere onontkoombare 

ongelukken ons treffen, moeten we bedenken dat ons leven op aarde nu eenmaal 

eindig is. Dit rustgevende inzicht verwerft een mens zich door zich zo goed mogelijk 

te concentreren op het beschouwen van het Goede, het Ene. Hij zal alle dingen die 

zo’n beschouwing in de weg staan achter zich laten. Daardoor wordt hij wijs. En 

uiteindelijk zal hij zich, geheel alleen, weer met dat Ene alleen verenigen waaruit hij 

is voortgekomen. 

 

Plotinus heeft in de bovengenoemde traktaten een indrukwekkende theodicee 

geschreven, ongetwijfeld de mooiste die we uit de klassieke Oudheid over hebben. 

Toch zullen zijn argumenten dat het kwaad in de wereld in feite alleen een tekort 

aan het goede is en dient om het geheel compleet te maken niet iedereen 

overtuigen. Voor het leed van het individu heeft hij in zijn betoog geen 

belangstelling, schijnt het. Dat blijkt bijvoorbeeld uit de volgende prachtige 

vergelijking. Soms draaien bepaalde dingen niet mee met de harmonieuze 

rondwenteling in het heelal en gaan daardoor te gronde. Dan is het net als wanneer 

een groot gezelschap dansers zich harmonieus voortbeweegt en een schildpad in die 

optocht verzeild raakt en vertrapt wordt. Als de schildpad zich had aangepast aan de 

bewegingen van de dansers, zou hij niet vertrapt zijn. Plotinus toont evenmin 

medelijden met mensen die zich niet of slecht voorbereiden op hun tocht door het 

leven. Vergelijk het maar met wat bij een worstelwedstrijd kan gebeuren, zegt hij. 

Als daarin jongens die goed getraind hebben het winnen van hen die hun lichaam 

hebben verwaarloosd, wat kun je dan anders dan in lachen uitbarsten? De 

laatstgenoemde groep heeft zich immers uit luiheid en door een wuft en losbandig 

leven als schapen laten vetmesten voor de slacht. 

 

Aan de andere kant heeft hij in zijn persoonlijk leven wel mededogen getoond jegens 

weduwen en wezen voor wie hij een welwillende helper was. Deze meedogende 

houding vloeide als vanzelf voort uit zijn intense concentratie op het Ene. Er wordt 

van hem verteld dat hij tijdens zijn leven vier keer de mystieke ervaring heeft gehad 

dat hij met het Ene één was. Zo’n ervaring verandert een mens, maakt hem beter. 

En als men zelf een beter mens is wordt men vriendelijk voor anderen, zegt hij zelf 



48 
 

ergens. Zijn intense bewondering voor het majestueuze bouwwerk dat deze wereld is 

en voor de maker ervan, bracht hem er niet alleen toe om een diepgravende 

theoretische rechtvaardiging van alle gebeurtenissen in deze kosmos te schrijven, 

maar ook om zich persoonlijk zorgzaam op te stellen tegenover de zwakken in de 

samenleving. 

Rein Ferwerda is classicus. Hij heeft zijn vertaling van Plotinus’ Enneaden die hij in 

1984 heeft gemaakt geheel bewerkt en herzien  

Artikel 8: Hypatia van Alexandrië 

ca. 355-370 – 415  

Hypatia was filosoof, wiskundige en astronoom. Zij was hoofd 

van de Platoonse school in Alexandrië. 

 

 Op de filosofenschool onderwees Hypatia wiskunde, astronomie en filosofie. Deze 

drie disciplines hingen in de oudheid nauw samen. Het neoplatonisme in de lijn van 

Plotinus vormde het filosofische raamwerk voor Hypatia. Neoplatonisten streefden 

naar eenwording met het Ene, het goddelijke. De menselijke ziel komt voort uit het 

Ene en is afgedaald naar de fysieke wereld. De ziel kan alleen terugkeren tot het Ene 

door contemplatie, zelfdiscipline en een ascetische levenswijze. Deze filosofische 

stroming was voor Hypatia meer dan een theorie: het was een manier van leven die 

zij overbracht aan haar leerlingen. Zij combineerde daarbij christelijke met Griekse 

heidense elementen. Zo is het waarschijnlijk dat ze oefeningen deden om het 

bewustzijn te vergroten door bijvoorbeeld hymnen te citeren. Volgens Hypatia was 

de eenwording met het goddelijke alleen mogelijk als je je leven leidde in lijn met de 

filosofische deugden. Haar filosofische lessen waren daardoor aantrekkelijk voor 

zowel christelijke als niet-christelijke studenten. Ook buiten de school gaf Hypatia 

openbare lezingen over Griekse filosofen zoals Plato, Aristoteles en anderen. 

  

Weinig werken van Hypatia zijn bewaard gebleven. Haar filosofielessen waren voor 

een kleine kring studenten uit de elite, en de inhoud van die lessen moest geheim 

blijven. Uit brieven van haar leerlingen kunnen haar filosofische ideeën afgeleid 

worden. Leerlingen waren onder de indruk van Hypatia, zij werd ‘de ware gids van 

de mysteriën van de filosofie’ genoemd. Enkele commentaren van Hypatia op 

wiskundige en astronomische traktaten zijn wel teruggevonden. Zo schreef zij een 

commentaar op De Almagest, een werk van de bekende wiskundige en astronoom 



49 
 

Ptolemaeus. 

  

In 415 werd Hypatia vermoord door een opgehitste groep christelijken. In Alexandrië 

waren het roerige tijden met religieuze en politieke conflicten. Als filosoof had 

Hypatia altijd een publieke rol in de stad gespeeld: ze had contact met de 

autoriteiten en gaf raad en advies aan de politieke elite. Toen er een machtsstrijd 

ontstond tussen de bisschop en de keizerlijke prefect, ontstond de indruk dat ze 

hierbij invloed uitoefende op de prefect. 

Hypatia is een boegbeeld van het feminisme geworden. Zo bestaat er het 

Amerikaanse tijdschrift Hypatia over feministische filosofie en de Nederlandse 

Hypatia-prijs voor het beste filosofische werk door een vrouw. 

 


